MISCELLANEA GENERALIA 10
UNISA 1990




GOEIE NUUS VIR
ARMES ... EN RYKES

Perspektiewe uit die
Lukasevangelie

David J Bosch

Universiteit van Suid-Afrika
Pretoria



© 1990 Universiteit van Suid-Afrika
Eerste uitgawe, eerste druk

ISBN 0 86981 667 5
Gedruk deur Sigma Press, Koedoespoort

Uitgegee deur die
Universiteit van Suid-Afrika
Posbus 392, 0001 Pretoria

© Alle regte voorbehou. Geen gedeelte van hierdie bock mag op enige

manier - hetsy meganies of elektronies, met inbegrip van plaat- en bandop-

names en fotokopiéring - gereproduseer word sonder dic skriftelike toestem-

ming van die uitgewer nie, mct die uitsondering van redelike aanhalings vir
navorsings- of rescnsiedoeleindes.



INHOUD

WOOTA VOOTAL ..ottt vi
VOOIWOOT .ottt sttt ettt vii
Lukas €n SY KONLEKS .....cuevemieiiiririeieeeeeeees e 1
Goeic nuus vir sondaars €n VErlorenes ........cocoeeveeeeveeeurerereeieenieeeeerensneenns 17
Goeie nuus vir die armes. En die rykes? ........cococevernevnccneeneinecenenees 31
GOCIC NUUS VIT SIEKCS w.oevvviriiiieieireee ettt 45
Gocic nuus vir vieemdelinge en buitestaanders ... 58
Die wraak Weggeneem! ...........oceecurecunereiicrneeereee ettt 72
INOLAS oottt e e e e 87
LItEratuUrVErWySINGS ..c.ccoeeuerririeceereerereeniircietseesesiseseseeseeseseseaesess s esseses 89



WOORD VOORAF

Hierdie boek het voortgevloei uit die 1989 Winterskool van die C B Powell-
Bybelsentrum. Dié Winterskool is gcorganiseer onder leiding van prof
W S Vorster, direkteur van die Instituut vir Teologiesc Navorsing wat
gedurendc die tyd toe dic direkteurskap van die C B Powell-Bybelsentrum
vakant was, ook dié verantwoordclikhede op sy skouers geneem het.

Die doel van die C B Powell-Bybelsentrum is om die resultate van die Bybel-
navorsing op bevatlike wyse aan Jan en Alleman decur te gee. Die hooftaak van
die C B Powell-Bybelsentrum is derhalwe om gemeenskapsdiens te lewer.
Daar is baie mense wat nie opgelei is in die uitleg van die Bybel nie, maar
graag wil weet hoe om dit te doen, wat die Bybelse boodskap vandag betcken,
en so meer. Vir sulke mense wil dic Sentrum van hulp wees sodat hulle kan
weet hoe 'n mens vandag dic Bybel kan lees en wat die inhoud daarvan
beteken. Daar word vertrou dat die bockie ’n beskeic bydrae kan lewer.

Prof David Bosch, hoof van dic Dcpartement Sendingwetenskap aan Unisa,
* het dié Winterskool aangebicd en sy aanvanklike lesings verwerk met die oog
~op die_publikasie. Hy noem homsclf ‘nie ’n professionele Bybelwetenskaplike

nie’. Tog het hy ook gepromoveer in dic Nuwe-Testamentiese Wetenskap, en

uit die publikasie blyk sy akademiese onderbou en kennis duidelik. Hy slaag
- op besondere wyse daarin om die resultate van akademicse navorsing nic net
so aan te bicd dat dit vir persone wat nic oor formele teologiese opleiding bes-
kik, tocganklik is nie, maar in dic besonder om dit relevant te maak vir dic
Suid-Afrikaanse konteks van die negentiger jare.

Ek wil graag my dank uitspreck teenoor die persone wat gehelp het om die
publikasie moontlik te maak. In die eerste plek vir prof W S Vorster vir sy
inisiatief, leiding c¢n organisering en vir prof D J Bosch vir die voorbereiding
van die manuskrip en aanbieding van die lesings. Ook Adriaan Engelbrecht,
Arrie Combrinck, mevv Nonnic Fouché, Nan Muir en Petro van der Merwe
wat elkeen 'n unicke bydrae gelewer het om dié bock te redigeer en persgereed
te maak, verdien ons opregte dank.

Francois Swanepoel
Hoof: C B Powell-Bybelsentrum

vi



VOORWOORD

Die hoofstukke wat in hierdie publikasie voorkom, is gebaseer op 'n reeks
lesings wat in Junie 1989 by die Universiteit van Suid-Afrika aangebied is. Die
lesings is binne die raamwerk van die C B Powell-Bybelsentrum van die
Universiteit se Instituut vir Teologiese Navorsing aangebied. Die oor-
spronklike lesings het veral aandag gegee aan die vraag wat Lukas se evangelie
vir die kerk se sendingonderneming in ons eie tyd sou kon beteken. In hierdie
verwerking van die reeks lesings is gepoog om eerder die algemene perspektief
van Lukas in die visier te kry: die boekie is dus nie slegs op die sending
afgestem nie.

Dit is vir my ’n besondere voorreg om hierdie publikasie in die kader van die
C B Powell-Bybelsentrum uit te gee. Ek het mnr Charles Powell, deur wie se
ywer en finansiéle steun die Bybelsentrum gestig kon word, persoonlik goed
geken en baie ure lank met hom oor sy hoofbelangstelling gesels: om die
Bybel krities en wetenskaplik te bestudeer, maar om dit te doen juis ter wille
van die beter verstaan en gebruik van die Bybel. Sy passie was om ’n
akademiese lees van die Bybel met ’n relevante verstaan en gebruik van die
Bybel te kombineer.

Dit is presies wat ek, op heel beskeie wyse, in hierdie boekie probeer doen. Die
leser sal self moet besluit of ek daarin geslaag het. Ek beskou myself nie as 'n
professionele Bybelwetenskaplike nie, maar meen tog dat ook teolo€ uit ander
dissiplines, en natuurlik, gewone lidmate, die Bybel kan lees en verstaan. Ons
het egter ook almal hulp nodig by die lees van die Bybel. Ons maak so maklik
kortsluitings tussen ons eie tyd en omstandighede en dié van die Bybel. Ons
lees die Bybel maklik op so 'n manier dat daar eintlik niks anders gebeur nie as
dat ons eie vooropgesette idees deur die lees van die Bybel bevestig word. As
hierdie boekie daarin slaag om, hier en daar, lesers weer ’n keer oor hulle eie
idees in verband met Jesus van Nasaret te laat nadink en miskien selfs daardie
idees in hersiening te neem, sal ek voel dat my poginkie die moeite werd was.

David J Bosch
Departement Sendingwetenskap

Universiteit van Suid Afrika

November 1989

il



LUKAS EN SY KONTEKS

LUKAS ENSY TYD

Die docl van hierdie boekie is om vanuit Lukas se evangelie 'n aantal perspek-
tiewe vir die Christelike kerk se roeping en taak in die huidige Suid-Afrikaanse
konteks aan te dui. Die keuse van Lukas is enigsins arbitrér. Ons sou goed-
skiks 'n ander evangelie kon genecm het, of miskien heeltemal *n ander Bybel-
boek. Tog meen ek dat Lukas besonder geskik is vir hierdie soort besinning.

Eerstens het Lukas anders as die ander drie evangeliste nie slegs 'n evangelie
geskryf nie, maar ook die boek Handelinge. Op die verhaal van Jesus het hy
dus dic verhaal van die vroeé kerk laat volg. Miskien omdat hy, duideliker as
sy tydgenote, besef het dat ’n heel nuwe tyd aangebreek het en dat dit nodig
was om verder te gaan as om nct die ‘verhaal van Jesus’ oor te vertel.
Alhocwel ek in hierdie publikasic op die Evangelie sal konsentreer, sal dit
nodig wees om, van tyd tot tyd, verwysings na die Handelinge-verhaal te maak.
Lukas self het dic twee geskrifte as 'n eenheid gesien; dit is dus nie moontlik
om hulle in volledige isolasie van mekaar te hanteer nie.

Tweedens (en dit hang saam met die eerste punt hicr bo) het Lukas besef dat
hy en die Christene van sy tyd ’n krisis beleef, dat hulle in ’n oorgangstyd
verkecr, waarin al die ou sekerhede onder 'n vraagteken gekom het en mense
opnuut koers en rigting nodig het. Soos Matteus, skryf Lukas vir ’n



‘community in transition’ (vgl dic titel van LaVerdicre & Thompson [1976]).
Lukas se geskrifte, cn met name sy Evangelic, is uitermate geskik vir omstan-
dighede en mense wat hulleself in 'n onseker oorgangstadium bevind en ’n
tockoms tegemoct gaan waarvan dic kontocre uiters vaag is.

In dic derde plek was Lukas die cnigstc nie-Jood onder al die skrywers van
Nuwe-Testamenticse bocke. Hierdie omstandigheid het nogal belangrike
implikasies vir ons onderwerp. Matteus, self 'n Jood, het byvoorbeeld moontlik
sy Evangclic geskryf vir ’n Joods-Christclike gemeenskap wat uit Judea uit-
gewyk het en nou, na dic verskrikking van die Joodse oorlog van die jare 66 tot
70 (wat uitgeloop het op die verwoesting van Jerusalem en die tempel), €rens
in Siri¢ woon. Op sy kenmerkende pastorale manier probcer Matteus dic ver-
haal van Jesus op so 'n wyse aan hicrdic klompie ontwortelde Joodse Christenc
vertel dat hulle weer koers en vertroue mag kry. Lukas daarenteen skryf hoof-
saaklik vir Gricksspreckende Christene wat uit die heidendom kom. Dit lyk ver-
der asof hy nie slegs vir cen enkele groep skrywe nic, maar asof hy verskeic
gemeenskappe op dic oog het (vgl LaVerdiere & Thompson 1976:582f).

Laat my toc om dic omstandighedc waarin cn waarvoor Lukas skrywe 'n bietjic
nader toc tc lig, in sover ons hulle miskien sou kon rekonstrucer.

Ek aanvaar, saam met die mcestc Nuwe Testamentici, dat Lukas sy cvangelie
en die bock Handclinge waarskynlik gedurende dic tagtiger jarc van dic ecrste
ccu geskryf het. Dit was 'n tydperk van besondere krisis vir dic jong Chris-
telike kerk. Meer as ’n halfecu het reeds verloop sedert daardic geweldige ge-
beurtcnisse rondom die lewe, sterwe en opstanding van Jesus van Nasaret.
Baie hct gedurende hierdice vyftig jaar gebeur. Trouens, daar was min omstan-
dighede wat nog met dic situasic gedurende die aardsc lewe van Jesus ooreen-
gestem het. Sommige van hicrdie veranderinge sal in dic loop van ons studie
duideliker aan die lig trec. Ek begin met één van die situasics wat in Lukas se
tyd anders gelyk het as gedurende dic aardse lewe van Jesus: dic verskuiwings
ten opsigte van die Joodse volk in die algemeen en die verskillende Joodsc
godsdicnstige bewegings in dic besonder. Laat ons hierdic veranderinge kort-
liks van nader bekyk.

JOODSE BEWEGINGS

Daar was tydens die aardsc lewce van Jesus (dit wil sé die periode waaroor
Lukas sy evangelie skrywe) ten minste vicr redclik prominente godsdicnstige
grocpe onder dic Jode: die Sadduseérs, die Sclote, die Fariseérs en die



Esseners. Ek het hulle ‘godsdienstige’ groepe genoem; ons moet egter in hier-
die verband voortdurend in gedagte hou dat, wat hicrdie groepe betref, dit be-
sonder moeilik is om‘godsdiens’en ‘politick’ van mckaar te skei.

Juis gedurende die aardse lewe van Jesus het die fronte binne die Joodse
politicke-godsdienstige bestel en tussen dic verskillende groeperings al meer
begin verhard cn het dic verskillende Joodse bewegings al skerper teenoor
mckaar te staan gckom. Laat ons hierdie bewegings ’n bietjic van nader bekyk,
ook na dit wat met hulle gebeur het vanaf dic periode van dic aardse bedicning
van Jesus tot die tyd dat Lukas sy evangelic geskryf het.

Dic Sadduseérs het hulle magsbasis onder dic vernaamste priesterfamilics van
Jerusalem gehad. Hierdie omstandighcid het meegebring dat die meeste van
die lede van hierdie grocp tot die meer gegoede en meer invloedryke klasse
van die samelewing (veral in Jerusalem) behoort het.

Op teologicse gebicd was dic Sadduscérs waarskynlik die mees konserwaticwe
groep in die Joodse samelewing van die eerste eeu. Wat kultuur betref, was
hulle egter meer akkommoderend: hulle het met verloop van tyd al meer aan
die Griekse en Romeinse kultuur geassimileer geraak. Ook op politieke
gebied was hulle meer akkommoderend tecnoor die Romeine as wat die ander
Joodse godsdicnstige partye was. In baie opsigte het hulle met dic Romeinse
owcrhede saamgewerk. Hulle was bo alles pragmatiste. Hulle sou byvoor-
beeld waarskynlik nie ontken dat die owerheid dikwels onreg gepleeg het nic,
maar hulle het geoordeel dat dit dwaas sou wees om die Romeine openlik teen
tc staan. Dit het volgens hulle veel meer sin gemaak om die stelsel van binne
te probeer hervorm as om dit tromp-op tc opponeer. Hierdie oorweging het
mecgebring dat hulle bereid was om kompromisse aan te gaan ter wille van
oorlewing,.

Met verloop van tyd het die Sadduseérs cgter al meer in onguns by die Joodse
volk geraak. Teen die sestiger jare van die ecrste eeu (soos ons nog sal sien)
het die politieke spanning in die Joodse land breekpunt bercik en was ’n gees
van revolusic aan die orde van die dag. Omdat die Sadduseérs, vanweé hulle
ondersteuning van ’n politiek van dic status quo, in dic hecrsende klimaat nie
as radikaal genoeg beskou was nie, en as politicke opportuniste - ja, selfs as
verraaiers van die Joodse saak - uitgemaak is, het hulle die bevolking se stcun
en vertroue verloor. Mecttertyd het hulle van die toncel verdwyn.

Die Selote het ’n posisie ingeneem wat diametraal teenoor dié van die Sad-
duseérs gestaan het. Waar die Sadduseérs se magsbasis in Jerusalem was, was
die Selotc aanvanklik veral in Galilea bedrywig. In Handelinge 5:37 lecs ons



byvoorbeeld van ‘Judas die Galileér’ wat ‘in die tyd van die volkstelling’ (dus
ongeveer in die periode toe Jesus gebore is) ’n opstand tecn dic Romeine gelei
het. Dit was maar een van baie botsings tussen die Romeine en die Sclote!
(vgl Ford 1984:9f). Hierdic vurige Joodse nasionaliste het geen huiwering
gehad om na wapens te gryp nie; teologies gesproke, het hulle ’n ‘teologie van
revolusie’ aangehang en dikwels van ’n soort guerilla-taktiek gebruik gemaak.
Op hierdie punt het hulle volgens n Rabbynse spreuk van daardie tyd gelcef:
‘Elkeen wat die bloed van ecn van die goddeloses verspil, is soos iemand wat 'n
offer bring’.

Volgens hulle teologiese (en politicke) opvatting was dic ryk van God baie
naby. Oppervlakkig beskou, was hulle boodskap op hierdie punt dicselfde as
dié van Jesus: ‘Die tyd het aangebreek, en die koninkryk van God het naby
gekom ... (Mark 1:15), maar die inhoud het verskil. Volgens die Selote was
dic ryk van God nic ’n geestclike grootheid nie, maar ’n deur en dcur aardsc
aangcleentheid; meer nog: die koms van die Godsryk sou die herstel van
Isracl sc tradisioncle onafhanklikheid beteken. Die ryk van God was dic her-
stcl van die ryk van Dawid. Om jou aan ’n heidensc owerheid te onderwerp,
was ’'n oortreding van die ecrstc gebod. Die volkstelling sowel as dic heffing
van belastings op Jode was vir hulle meer as slegs maatskaplike en ekonomiese
aangclecnthede: dit was godsdienstig onaanvaarbaar.

Met verloop van tyd het hulle invloed uitgebrei, ook na Jerusalem en omstreke.
Uiteindelik het dic spanning tussen hulle en die Romeinse owerhede breek-
punt bereik. In dic jaar 66 het dic Romeine ’n swaar troepemag gestuur om
dic Jode se mag cens en vir altyd te breek. Dit het gelei tot ’n vier jaar lange
oorlog cn uiteindelik tot ’n verskriklike ncerlaag vir dic Jode en die feitlik
totalc vernietiging van dic stad Jerusalem in die jaar 70. Hierdic oorlog het
ook dic cinde van die mag van dic Sclote beteken, wat in dic jaar 73 finaal op
Masada verslaan is. Soos dic Sadduseérs, het ook hulle feitlik van die toneel
verdwyn,

'n Derde groep, waarna daar in dic Nuwe Testament geen dirckte verwysing is
nic, maar wat tog as’t ware op dic agtergrond teenwoordig is in die verhale in
ons cvangclies, was die Esseners. Vir baie eeue lank het ons eintlik heel weinig
inligting oor hulle gehad. Ecrs sedert 1947, nadat ’n groot aantal Esscense
geskrifte in grotte langs die Dooic Sce ontdek is, het *n groot hocveclheid nuwe
inligting oor hicrdie beweging bekend geword.

Daar was bepaalde oorecnkomste tussen dic Esseners en die Fariseérs (wat
net hicrna aan dic orde kom). Albci grocpe het ’n baie kritiese houding
teenoor die priesters (en daarmee dic Sadduseérs) ingencem cn albei het ook



onvoorwaardelike gehoorsaamheid aan die Wet beklemtoon. In verskeie op-
sigte het die Esseners egter verder as die Fariseérs gegaan. Waar die Fariseérs
nog geglo het aan die moontlikheid om hulleself in die midde van die gewone
lewe en van die Joodse volk te handhaaf - as hulle maar noukeurig tussen rein
en onrcin sou onderskei - het die Esseners ’n veel meer pessimistiese houding
teenoor die Joodse samelewing ingeneem. Hulle het geoordeel dat dit ge-
bicdend noodsaaklik was vir dic ware gelowiges om hulself heeltemal van die
res van die Joodse volk af te sonder en op die manier absolute reinheid te
waarborg. Daarom het hulle hulself in grotte in die Woestyn van Judea gaan
vestig, ver van die onreinheid van dic Joodse stede en dorpe. ’n Spartaanse
lcefwysc cn rigoristies-asketicsc gedrag het die morele lewe van die verskil-
lende gemeenskappe gckenmerk. Lede van die gemeenskappe het hulself as
‘seuns van die lig’ bestempel, en almal buite die gemcenskappe as ‘seuns van
dic duisternis’. In cen van hulle geskrifte word die eis aan clke lid van die
gemcenskap gestel ‘om al die scuns van dic lig lief te hé, elkecn volgens sy be-
stemming in die raad van God, cn om alle seuns van die duisternis te haat,
elkeen ooreenkomstig sy skuld en dic komende wraak van God’.

Anders as dic Sadduseérs wat verkondig het dat God dic getroucs in hierdie
lewe sal beloon, het die Essencrs hulle hoop op die toekoms geplaas - 'n
tockoms wat deur God alleen ingelui sou word. Die geloof in God het trouens
alles in dic gemcenskap oorskadu. In verskillende Esseensc tekste kry ons uit-
sprake wat sterk herinner aan Jesus se woorde volgens Johannes 17:3, ‘Dit is
dic ewige lewe: dat hulle U ken, dic enigste ware God’.

Hulle was voorts oortuig dat hulle in dic laaste fase van dic aardse geskiedenis
geleef het. Daar, in die woestyn, sou die finale botsing tussen God en die
magtc van dic bosc plaasvind, ’n botsing waaruit God as die volslae oorwinnaar
sou trcc. Soos Johannes dic Doper (wat waarskynlik verbintenisse met die
Esscners gehad het) het hulle geglo dat hulle die weg vir die finale koms van
God voorberei.

Toc dic Romeinc die Joodse land in die jaar 66 binnegeval het, was dic Esse-
ners oortuig dat die oomblik vir die finale kataklisme aangebreek hct. Die
heidensc Rome was die verpersoonliking van dic duisternis. En in volkome
oortuiging dat dic kinders van dic lig sou seévier, het die Esscners hulle volle
gewig agter dic Joodsc rebellie ingegooi. Hulle was egter gchecl en al onop-
gewasse hiervoor en die verskillende gemeenskappe is feitlik totaal vernictig.

Slegs met dic vierde prominente Joodsc groep uit die ecrste ecu - die Fari-
seérs - het sake heeltemal anders verloop. Hulle alleen het dic krisis van die
Joodsc oorlog oorlecf en daarin geslaag om na dic oorlog te hergrocpeer. Die



geheim van hulle oorlewing het gedecltelik daarin gelé dat hulle nie - soos die
Sadduscérs - van die tempel afhanklik was nie. Hulle magsbasis was die
sinagoges, en dié was wyd verspreid in die Joodse land en daarbuite. Die
meeste sinagoges het die Joodse oorlog oorlewe, wat in hoofsaak tecn
Jerusalem gemik was.

Die Fariscérs het uit alle lac van die samelewing gekom, maar grotendecls uit
dic mecr ecnvoudige klasse. Hulle aantrekkingskrag het veral in hulle strenge
en kompromislose onderwerping aan dic Wet gelé, al was hulle op hicrdic punt
nic so fanatics soos die Essencrs nie. Heiligheid het vir hulle afsondering van
dic gewone bevolking en veral van alles en almal wat as onrein beskou is,
betcken, al was dit dan afsondering midde-in die samelewing.

Hulle was oortuig dat die algemcen haglike tocstand waarin dic Joodse volk
van daardie tyd verkeer het, enkel en allecn toegeskryf mocs word aan dic feit
dat dic Jode dic Wet nie mecr geken cn die gebooie nic meer noukeurig nage-
kom het nie. ’n Farisese spreuk het gelui: ‘As die hele volk maar een enkele
keer dic Sabbat werklik nougeset sou vier, sou die Messias kom’. Dit het
helaas nic gebeur nie ... want die volk het nooit die Sabbat na behore gehou
nic! Om hierdic rede het die Fariseérs, ten spyte van hulle nederige oorsprong,
hulleself ook bo die gewone bevolking verhef: die treurige politicke en
maatskaplike toestandc was immers aan die gewone volk sc lae peil van gees-
telike lewe te wytc. Hulle kon daarom met heilige toorn cn selfverheffing
verwys na ‘hicrdie vervlockte klomp mense wat ons wet nie ken nic’ (Joh 7:49).

Aan dic ander kant moct ons agting hé vir die ho¢ vlak van morcle lewe wat
dic Fariscérs gelei het en aan hulle grensclose bereidheid tot opoffering vir ’n
saak wat hulle as heilig beskou het. Flavius Josefus, dic Joodse geskicdskrywer
uit dic cerste eeu, vertel 'n merkwaardige verhaal in hierdie verband: Pilatus,
die gocwerneur, het by geleentheid heidense becelde in dic stad Jerusalem laat
inbring. Dic Fariseérs het geprotestecr cn geéis dat die beelde verwyder moes
word. Pilatus het hulle na sy kasteel ontbied onder dic voorwendscl dat hy met
hulle sou onderhandel. Hy het cgter met sy soldate afgespreck dat hulle, op 'n
tecken van hom, die Fariseérs moes omsingel. Toe dit gebeur, het hy die
Fariscérs met dic dood gedreig as hulle nic hul protes laat vaar cn die beelde
van dic keiser aanvaar nic. Uit ondervinding het hulle geweet dat dit geen leé
drcigement was nie: Lukas vertel byvoorbeeld van dic groep Galileérs wie se
blocd Pilatus met hulle offers gemeng het (13:1). Pilatus het dan ook inder-
daad sy soldate opdrag gegec om op die hardkoppige Fariseérs toc te slaan.



Tot sy grenselose verbystering het al dic Fariseérs egter, asof hulle op 'n
afgesproke tcken reageer, op dic grond gekniel, hulle nekke ontbloot, ¢n uit-
gerocp dat hulle bereid was om onthoof te word cerder as om dic Wet te ver-
ontagsaam. Verstom oor hicrdic manifestasic van geloof en tocwyding het
Pilatus bes gegee en beveel dat die beelde verwyder moes word.

Dit was hierdic soort toewyding, tesame met hulle gocic organisasie, dic agting
wat dic bevolking vir hulle gehad het, en dic feit dat dic voortbestaan van dic
sinagoges nic deur dic verwoesting van Jerusalem in gevaar gestel is nic, wat
dic Fariscérs in staat gestel het om die oorlog te oorlecf.

DIE CHRISTELIKE KERK VAN DIE EERSTE UUR

Voordat ons dic ontwikkelinge in dic periode na dic Joodsc oorlog, tot cn met
dic skrywe van dic Lukascvangelic, in oénskou neem, keer ons cers vir 'n wyle
terug na dic tydpcrk dirck na dic cerste Pinkster, waaroor Lukas in dic cerste
hoofstukke van dic bock Handelinge skrywe.

Ons moct onthou dat, ten minste in dic beginjare, dic Jesusbeweging nic as ’n
nuwe godsdiens beskou was nic, maar bloot as ’n hernuwingsbeweging binnc
dic Jodendom, as nog cen van dic vele Joodse ‘godsdicnstige partye’ of ‘scktes’.
Dic meeste Joodse volgelinge van Jesus het voortgegaan om dic Joodse ge-
bruike te onderhou. In Handelinge gaan Lukas soms uit sy pad om vir sy lesers
te vertel hoc wetsgetrou dic Joodse Christenc was en hoe gereeld hulle dic
tempcl besock het. Ons weet ook van die twis oor dic besnydenis wat jare lank
in diec Joodse gemeentes gewoed het, veral in Jerusalem. Baic Joodse Chris-
tenc het vansclfsprckend aangencem dat heidene wat volgelinge van Jesus
word, besny moes word - net soos heidene wat die Joodse geloof aangencem
het (d w s ‘prosclicte’ geword het), besny moes word ¢n daardcur hulle cie
volksidentiteit vir ’n Joodse identiteit moes verruil. Vir hierdic Christenc het
Jood-wees en Christen-wees mckaar nic wedersyds uitgesluit nic; trouens,
hulle het meckaar veronderstel.

Dic cerste geslag Jode wat hulle by die nuwe beweging aangesluit het, het dus
met hicrdic stap geensins bcoog om hulle bande met dic Joodse volk en gods-
dicns tc verbreck nic. Boonop was daar aanvanklik groot huiwering - sclfs
onwillighcid - om dic boodskap van Jesus aan heidenc te verkondig of om
heidene in dic gemeente toe te laat, ten minste indien hulle nie besny is nic.

Voorts was daar feitlik van dic begin af spanning tussen twee groepe volgelinge
van Jesus, naamlik dic Aramcessprckende en dic Grickssprekende Joodse
Christene. Dic eerste groep was, in dic geheel gesien, konserwaticf ¢n het die



Jesusbeweging basies as 'n vernuwingsbeweging binne die Jodendom verstaan:
Jesus het gekom om die Jode terug te roep na die egte wortels van hulle
geloof. Hulle het egter wel onomwonde erken dat toetrede tot hulle ware
erfenis slegs verkry kon word deur Jesus as die opgestane Messias te bely en
gedoop te word (vgl Meyer 1986:169). Hulle sending was dus beperk tot die
huis van Israel. Die redding van die heidene, daarenteen, sou plaasvind by
wyse van die pelgrimsreis van die heidene na Jerusalem aan die einde van die
tye, soos dit in die Ou Testament voorspel is (vgl Jes 2:2f); met ander woorde,
heidene sou nie via ’n uitgebreide sendingprogram gered word nie, maar deur
God self, sonder menslike tussenkoms, tot heil gebring word. Hierdie
Arameessprekende Joodse Christene se ‘selfdefinisie’ (hulle het hulself nie
alleen as die erfgename van die Bybelse beloftes beskou nie maar ook as die
lewende beliggaming van daardie beloftes [Meyer 1986:66]) het dit vir hulle
feitlik onmoontlik gemaak om ’n sending na die volke buite Israel te onder-
neem.

Daarteenoor het die Griekssprekende Joodse Christene aangevoel dat die
koms van Jesus en die heil wat Hy verkondig het, beteken het dat die Wet nie
so belangrik was as wat die Jode - ook die Arameessprekende Joodse
Christene - gemeen het nie. Die Heilige Gees eerder as die Wet sou hulle in
alle waarheid lei.

Hierdie Griekssprekende Joodse Christene het die tempel en die sinagoges nie
meer so gereeld besoek nie, dog veel meer klem op die byeenkomste van die
volgelinge van Jesus geplaas. Hulle was dan ook die eerstes wat heidene in die
gemeente opgeneem het sonder om hulle te besny. Hierdie houding het hulle
in groot onguns by die volk gebring, ook by hulle Arameessprekende mede-
Christene. Dit het trouens selfs tot vervolgings gelei. Om die waarheid te sé€,
die eerste Christelike martelaar het uit hierdie groep van Griekssprekende
Joodse Christene gekom: Stefanus, van wie ons in Handelinge 6 en 7 lees en
aan wie Lukas buitengewoon baie aandag gee. Toe hulle uit Jerusalem verdryf
is, was dit vir hulle heeltemal vanselfsprekend dat hulle die evangelie sou
verkondig so ver as wat hulle gaan, ook onder die veragte Samaritane en onder
die heidene van Fenisié en Siri€, so ver as Antiogi¢. Hulle werk was egter
sporadies en in 'n mate lukraak, sonder dat veel moeite gedoen is om hulle
‘winste’ te konsolideer.

Vir alle praktiese doeleindes is die Jesusbeweging gedurende die eerste dekade
of so steeds as 'n Joodse beweging gesien. Die situasie, wat die twee groepe
Joodse Christene betref, was dus vir ’n hele aantal jare min of meer skaakmat:
dit was nie duidelik in watter rigting die nuwe beweging sou ontwikkel en wat-
ter karakter dit sou aanneem nie. Een dramatiese gebeurtenis het egter die



skaal beslissend in die guns van die Griekssprekende Joodse Christene laat
swaai: die bekering van Saulus van Tarsus, die begin van ’n behoorlik geor-
ganiseerde heidensending en daarmee saam die stigting van gemeentes in baie
dele van die Romeinse Ryk.

TUSSEN JERUSALEM EN ANTIOGIé

Die verskil in beklemtoning tussen die Arameessprekende Joodse Christene
(wat hulle basis in Jerusalem gehad het) en die nuwe beweging van Grieks-
sprekende Christene uit sowel die Jodendom as die heidendom, word miskien
die beste geillustreer as ons die situasie in Jerusalem vergelyk met dié in
Antiogié teen die laat veertiger jare van die eerste eeu, sowat vyftien tot twintig
jaar na die eerste Pinkster.

Antiogi€ was in dié tyd die derde grootste stad in die Romeinse Ryk (nd Rome
en Alexandri€) en die hoofstad van die gekombineerde provinsie van Siri€ en
Silisié. Dit was ook die eerste groot stad waar die Christendom ’n vastrapplek
gekry het. Die gemeente daar was, gemeet aan enige standaarde, 'n merk-
waardige groep mense. In Jerusalem was die Jesusbeweging in dié tyd nog,
deur sowel Jode as Romeine, as 'n Joodse sekte beskou. In Antiogié was dit
gou duidelik dat die gemeenskap nog Joods was ndg heidens was, maar ’n
derde entiteit gevorm het. Dit is nie toevallig nie dat dit hiér was dat die dis-
sipels vir die eerste keer ‘Christene’ genoem is (Hand 11:26).

Die gemeente in Antiogi€ was inderdaad verbasend innoverend. Barnabas
word deur die ouderlinge in Jerusalem daarheen gestuur (Hand 11:22),
waarskynlik ook om ’n ogie te hou op ontwikkelings wat alreeds in daardie
vroe¢ stadium tot kommer in die geledere van die Jerusalemse moeder-
gemeente aanleiding gegee het. Maar in plaas dat hy kritiek lewer op wat hy
daar sien, word Barnabas self deur die gebeure meegesleur en het hy die
gelowiges ‘aangespoor’ (11:23). Trouens, na sy aankoms, so skryf Lukas, is ’n
verdere ‘aansienlike groep mense ... tot geloof in die Here gebring’ (11:24).
Barnabas voel oorweldig deur wat hy beleef en nie opgewasse vir die groot
taak in Antiogi€ nie. Hy vertrek dus na Tarsus en oorreed Paulus om hom by
die gemeente aan te sluit en met die snel vitbreidende werk te help (11:25v).

Afgesien van 'n fenomenale numeriese groei het daar ook ander verbasende
dinge in Antiogi€¢ begin gebeur. Daar was, om mee te begin, geen kerklike
apartheid in Antiogi€ nie. Jode en heidene het saam geéet - iets ongehoords in
die anticke wéreld, veral in die lig van die feit dat daardie heidene onbesnede
was. Dit was duidelik dat Paulus en Barnabas en die ander Joodse Christene



in Antiogi€ hulle identiteit nic in die verlede van Israel gesoek het nie, maar
dat hulle hulself as skakel na dic toekoms toe verstaan het; hulle was nie
heroute van ’n herbore Israel nic, maar dic voorhoede van ’n nuwe mensheid.

Onder Paulus se Ieiding begin hicrdie gemeente dan ook oor hulle eic geogra-
ficse grensc heen kyk. Hulle word ’n gemecnskap met ’n diepe bewoéndheid
oor cn belangstelling in die lot van mense wat hulle nog nooit ontmoct het nie:
mensc wat op dic eiland Siprus woon, op dic vastcland van Klein-Asié, en selfs
verder. Hulle besluit om sendclinge daarheen te stuur ... en vocg die daad by
dic woord decur hulle eic twee mees crvare predikante daarvoor af te sonder!

Hicrdie verreikende besluit van die Antiogié-gemeentc mag nic bloot as iets
periferies beskou word nie. As ons daarop terugkyk, word dit duidelik, sé Ben
Meyer (1986:206),

that Christianity had never been more itself,
more consistent with Jesus and more evidently
cn route to its own future, than in the launching
of the world mission.

Intussen was die situasie in Jerusalem blykbaar totaal anders. Daar was min
vrecugde toe Kornclius tot bekering gekom het, slegs ontsteltenis oor die feit
dat Pctrus in dic huis van onbesnedenes ingegaan en saam met hulle gecet het
(Hand 11:2v). Later het Jakobus ’n afvaardiging na Antiogié¢ gestuur om die
situasie daar te ondersoek en verslag daaroor te lewer (Gal 2:12). Hierdie
afvaardiging het dadelik geéis dat dic bekeerlinge uit die heidendom besny
mocs word (Hand 15:1) en geweicr om enige tafelgemecnskap (insluitende die
nagmaal) mct hulle te hé totdat dit gebeur het.

Petrus en ander Joodse Christene wat tot in daardie stadium in volle gemeen-
skap met die Christenc in Antiogi¢ geleef het, was so ontsenu en geintimidcer
deur die onversctlikc houding van dic Jerusalemse afvaardiging dat hulle hul-
self ook van dic Christene uit die hecidendom afgeskei het (Gal 2:12v).

Teen hicrdic tyd het sekere grocpe (ons verwys gewoonlik na hulle as
‘Judaiste’) blykbaar 'n besonder sterk invloed in die Jerusalemse gemcente
begin uitoefen. Sterker as die ander Arameessprekende Joodse Christene het
hulle dic Joodse karakter van die Jesusbewceging beklemtoon; alhoewel hulle
nic tcen dic bekering van heidenc gekant was nie, het hulle sonder kompromis
op die handhawing van die besnydenis cn dic onderhouding van ander Joodse
seremoniéle wette aangedring.

10



Aanvanklik het die Judaiste blykbaar nie regtig rede tot kommer gehad nie,
aangesien die Jesusbeweging toe nog feitlik uitsluitlik Joods was. Maar toe die
ongeéwenaarde groei van die heiden-Christelike gemeenskap onder hulle aan-
dag gekom het, het hulle geoordeel dat dit tyd was om alarm te maak. Teen
die cinde van die veertiger jare het hulle begin vrees dat die karakter en
samestelling van die beweging dalk grondig mag verander. In die vooraf-
gaandc jarc het al minder en minder Jode hulle by die nuwe beweging aange-
sluit maar tog het die kerk, tot in daardie stadium, wesenlik sy Joodse karakter
behou vanweé die feit dat die besnydcenis heidene afgeskrik het en hulle ver-
hinder het om die hele Joodse lewens- en wéreldbeskouing wat met die besny-
denis saamgegaan het, te aanvaar. Maar nou dat hierdie ‘struikelblok’ een-
voudig uit die pad gevee is en veral in Antiogié totaal geignoreer is, nou dat
heidene in hulle duisendtalle die nuwe gemeenskap binncstroom, het die
Judaiste vicrvoct begin vassteek. Hulle het Paulus en Barnabas vir dic nuwe
ontwikkclinge geblameer en hierdic twee manne die stryd aangesé.

Natuurlik kan ons nie al die Joodse Christenc in die Jerusalemgemeente as
Judaiste brandmerk nie. Tog is dit duidelik dat, veral in die laat veertiger jare
maar ook daarna, die konscrwaticwe Joodse clemente ’n baie sterk invloed op
die gcmeente uitgeoefen het. Dit trec veral aan die lig as ons Jerusalem met
Antiogié vergelyk. Die afvaardiging uit Jerusalem wat Antiogi€ besoek het,
was geinteresseerd in konsolidasie, nie in sending nie; in wet, ecrder as
genade; in die vaslegging van grense, eerder as die oorsteek van grense; in
leerstellinge eerder as in lewe; in die kerk as ’n instituut eerder as die kerk as
beweging. Die spanning tussen dic twee gemeentes het uitcindelik daartoe
gelci dat, waarskynlik in dic jaar 48, die eerste ‘sinode’ van die Christelike kerk
in Jerusalem bycengeroep is. Die skralc gegewens wat daaroor in Galasiérs 2
en Handclinge 15 opgeteken is, is te min om ons werklik ’n volledige prent van
die verloop van die ‘sinode’ te gec. Dit word egter wel duidclik dat Petrus, wat
in daardic stadium nog ’n slcutelrol in die Jerusalemse gemeente gespeel het,
sowcel as Jakobus (toe waarskynlik dic de facto leier van die gemcente) en
Johannes bereid was om die standpunt van Paulus en Barnabas tc steun (vgl
Gal 2:9). Daarmee is die wind uit die seile van die ‘regse’ Judaistiese elemente
genecm en die stempel van goedkeuring geplaas op Paulus en Barnabas se
plannc om met uitgebreide sendingreisc te begin. Hierdie sendingreisc het,
sover ons kan vasstel, oor ’n maksimum van twaalf tot vyfticn jaar gestrek, dus
vanaf ongcveer die jaar 49 tot min of meer 63. En vanweé hierdie merkwaar-
dige en doclgerigte projek het die Jesusbeweging, wat as ’n vernuwingsbewe-
ging binne dic Jodendom begin het, binne iets meer as een mensegeslag 'n
hoofsaaklik nic-Joodse beweging geword, ja, ’n nuwe godsdiens.

11



NA DIE JOODSE OORLOG

Die oorlog van die jare 66 tot 70 nC het finaal die skaal in die guns van die
Christendom as 'n hoofsaaklik nie-Joodse beweging laat swaai. Ons hct reeds
daarop gewys dat drie van die mces belangrike Joodse bewegings uit die eerste
helfte van die eerste ecu, naamlik dic Sadduseérs, die Sclote en dic Esseners,
vanweé die oorlog so te s€ van dic toneel verdwyn het. Slegs die Fariseérs het
redelik ongeskonde oorgebly en kon na die verskrikking van die oorlog her-
groepecr.

In die jare na die oorlog het dic Fariseérs nog meer konserwatief geword as
wat hulle alreeds was. Hulle het toenemend geoordeel dat die voortbestaan
van dic Joodse volk en godsdicns nou volledig van hulle, en hulle alleen,
afhanklik was en hulle het besluit om alles in hulle vermoé te doecn om dit te
verscker. Dit kon alleen gebeur - so het hulle geglo - indien die Jode hulleself
geheel-en-al van vreemde invloede afsonder. En hierdie Farise€ers het veral
dic Jesusbeweging as 'n besondere bedreiging gesien.

In dic beginjare van die beweging het baic van sy Joodse bekeerlinge waarskyn-
lik uit kringe na aan die Fariscérs gckom. Dit was eintlik te verwagte, aan-
gesien die vrocé Christelike kerk teologics baie nader aan die Fariscérs
gestaan hct as aan die Sadduseérs. En vir daardie Fariseérs wat aan dic ou
tradisies vasgehou het, was hicrdie tocdrag van sake ’n doring in die vlees.
Veral nadat al meer heidenc hulle tot dic Jesusbeweging bekeer het, het die
Fariscérs al mecer besorgd oor hierdie vreemde hibridiese ‘sekte’ begin word.
En na dic oorlog het hulle ontsteltenis merkbaar toegeneem.

Vanweé dic oorlog moes die Icicrskorps van die Fariseérs Jerusalem verlaat.
Hulle het hulle nuwe hoofkwarticr toc in Jabne, in die kusvlakte suid van
Joppe (vandag se Jaffa) gevestig. En hicer het hulle met verloop van tyd al
mcer rcéls en regulasies gcmaak wat hulle eicsoortigheid as Joodse groep
mocs help beveilig. Beperkings is byvoorbeeld ingestel op Joodse Christene
wat skynbaar selfs in hicrdie stadium nog steeds lede van plaaslike sinagoge-
gemecnskappe was. Dit het meegebring dat dit al moeiliker geword het om
sowel 'n praktiscrende Jood as ’n Christen te wees.

Uitcindeclik, teen die jaar 85, het dit heeltemal onmoontlik geword. By hulle
nuwe hoofkwartier het die Fariseérs die sogenaamde Agtien Gebede geprokla-
meer. Dit het ’n klousule bevat waarvolgens Christene (‘Nasarcners’) en ket-
ters vervlock en voortaan uit dic sinagoges verban sou word.

12



WAAROM SKRYF LUKAS SY TWEE BOEKE?

Dit was juis in hierdie tyd, toe die verhouding tussen die Fariseérs en die
Joodse Christene *n laagtepunt bereik het, dat Lukas sy twee boeke geskryf het.
En ten minste een van die aanleidende oorsake tot die skrywe van die boeke
was dic nuwe situasie met betrekking tot die verhouding tussen Joodse Chris-
tene en Jode wat nie Christene geword nie. Die nuwe omstandighede het egter
ook reperkussies vir Christene uit die heidendom gehad.

Nou in die tagtiger jare, terwyl Lukas gereed maak om sy evangelie en die
boek Handelinge te skryf, kyk hy terug nie slegs op die aanvangsjare van die
Jesusbeweging en op die stryd tussen Jerusalem en Antiogié nie, maar ook op
die ontwikkelings sedertdicn.

Hy weet dat by die vergadering oor die Antiogié-aangeleentheid, wat in die
jaar 48 in Jerusalem gehou is, Paulus se standpunt getriomfeer het, eerder as
die standpunt van die Judaiste. Hy kyk terug op die indrukwekkende bediening
van die apostel Paulus, wat binne iets meer as 'n dekade gemecntes in baie
dele van die Romeinse Ryk gestig het en daarmee die hele ‘gesig’ van die
Jesusbeweging ingrypend en permanent verander het. Maar Lukas wect ook
dat dic gebeurtenisse wat aanleiding tot die vergadering van die jaar 48 gegee
het, nic uit dic weg geruim is nie. Hy weet dat, van die begin af, daar ’n nei-
ging in die nuwe beweging was om te institusionaliseer eerder as om dinamies
te bly. En hy weet, uit eic ondervinding, dat die neiging tot verstarring nie
slegs in Joods-Christelike gemeentes bestaan het nie, maar ook in daardie
gemeentes wat deur Paulus sc onvermoeide arbeid uit die heidendom tot stand
gekom het.

Reeds in ’'n vroeé¢ stadium was daar aanduidings van die ontwikkeling van twee
afsondcrlike bedieningspatrone: die gevestigde bediening van biskoppe (of
ouderlinge) en diakens, en daarnaas die mobiele bediening van apostels,
profete en cvangeliste. Die ecrste model het die vroeé Christendom in die
rigting van ’n instituut gestoot, die twcedc in die rigting van 'n beweging.

In die eerste jare van die Antiogié-gemeente was daar nog 'n dinamiese span-
ning tussen die twee bedieningsmodelle: Paulus en Barnabas was tegelyk leiers
in die plaaslike gemeente en reisende sendelinge. En blykbaar het hulle van-
selfsprekend hulle gemecntelike pligte weer opgeneem elke keer dat hulle na
’n sendingreis na Antiogié teruggekecr het. ‘Kerk’ en ‘sending’ het nic tecnoor
mekaar gestaan nie. Elders egter, en mettertyd ook in Antiogi€ self, het die
kerke al meer geinstitusionaliseerd geraak en al minder betrokke by die wéreld
buite die vier mure van die kerk. Spoedig moes daar reéls opgestel word om

13



die orde in die erediens te waarborg (vgl 1 Kor 11:2-33; 1 Tim 2:1-15); daar
moes kriteria bepaal word oor hoe ’'n ideale dominee cn sy vrou behoort te lyk
cn hulle behoort te gedra (1 Tim 2:1-13); daar moes riglyne ten opsigte van
gasvryheid teenoor kerklike besoekers kom asook ten opsigte van leraars wat
magsposisics probeer verkry (3 Joh; vgl Malherbe 1983:92-112).

Met verloop van tyd het probleme binne die gemeentes asook die blote stryd
om oorlewing as 'n aparte geloofsgroep in die midde van 'n heidense omge-
wing, al meer cnergie geverg. In die daaropvolgende eeuc het die Christelike
kerk toencmend na binne begin kyk en dic wéreld daarbuite al minder raak-
gesicn. Dic beweging wat deur Jesus van Nasaret geinisicer is, het ’'n burger-
like instelling geword. Dic witwarm oortuigings wat in die harte van dic cerste
gelowiges gegict was, het afgekoel en gestol tot gekristallisecrde kodes cn ver-
stecnde dogmas. Dic profetc cn apostels het priesters geword, die genade-
gawes is in ampte vasgevang en die ‘ecrste licfde’ het oorgegaan in roetine.
Die onstuimige sendingstroom vanuit Antiogié€ is mettertyd getem tot ’n stadig
vloeiende spruitjie en uiteindelik tot ’n stilstaande pocl.

Lukas het dic cerste fase van hierdie hele proses meegemaak: vanaf die
opwindende dae toe hy as jong man saam met Paulus betrokke was by die
vestiging van gemeentcs in baie dele van die Ryk, via dic verskrikking van die
Joodse oorlog en die toenemende verslegting van die verhoudinge tussen
Christene cn Jode, tot nou in dic tagtiger jare, waar daardie band finaal
afgesny is cn waar dit gelyk het asof dic kerk veel van sy jeugdige entocsiasme
verloor het en blykbaar weinig aantrekkingskrag vir dic heidene gehad het.

Bowendien het die Christene uit die heidendom toenemend ’n identitcitskrisis
ondervind: ‘Wie is ons nou eintlik? Wat is ons verhouding tot die Jodendom
cn tot ons wortels in die Joodse godsdicns, veral in die lig van dic bittere
vyandskap wat ons nou van dic kant van dic Jode ondervind? Is die Christen-
dom inderdaad 'n nuwe godsdiens, of is dit bloot 'n voortsetting van die geloof
van die Joodse Ou Testament? Bo alles: wat is ons verhouding met Jesus van
Nasaret, vir wic ons nic persoonlik geken het nic en wic se verhale vir ons al
vreemder klink - hierdie Jesus wat stadig maar onherrocplik wegsink in die
verlede?’

Lukas het besluit om hierdie Christence te help. En hy het dit gedoen vanuit
bepaalde vaste oortuigings. Enige iemand wat maak asof daar niks gebeur het
sedert Jesus op die stofpaaie van Galilea en Judea gewandel het nie, sou
ontrou aan daardie selfde Jesus wees. Dit was nie moontlik om die navolging
van Christus in dic jare tagtig sonder mcer cn op naiewe wyse gelyk te stel aan
dic navolging van die ccrste dissipels nic. Die geskiedenis van 'n halwe eeu

14



kon nie sommer maar net geignoreer word nie: dit moes herinterpreteer word
(vgl Schweizer 1971:137-146).

Lukas verskaf hierdic herinterpretasie op sy eie unieke manier onder meer
dcurdat hy twee boeke skryf: ’n evangelie en die boek Handclinge. Hy wou
daarop wys dat die gelowiges van sy eie tyd nie slegter daaraan toe was as die
cerste dissipels nic: die opgestane Here is nog steeds met hulle, veral deur sy
Gecs wat hulle gedurigdeur na nuwe avonture lei. Dit is waarskynlik om hier-
die rede dat hy die verhaal van die Emmausgangers vertel: omdat die verrese
Heiland op ’'n heel nuwe wyse herken en ervaar kan word, laat die afwesigheid
van die aardse Jesus dic dissipels nie in 'n toestand van wanhoop nie - as hulle
maar o€ hct om Hom te sien en ore om Hom te hoor (vgl LaVerdiere &
Thompson 1976:291v). Jesus is nog steeds in die midde van sy gemeenskap,
deur middel van sy ‘naam’ en die krag van sy Gees, waardeur die verlede hede
word (Schweizer 1971:145). Dit gebeur waar Jesus as Heer aanvaar word en
ook waar die gemeente dic leiding van sy Gees volg en mocdig nuwe gcleent-
hede aangryp.

Lukas sien Jesus se aardsc bediening as grondliggend. Hy weet egter ook dat
Jesus se volgelinge geroepe is om daardie bediening in 'n nuwe konteks voort
te sit. Lukas weet byvoorbeeld dat Jesus nie self met ’n sending onder heidene
begin het nic. Alhoewel sy evangelie van dic begin af ’n universalistiese
dimensie het, word ’'n sending tot die heidene slegs ecn keer genoem, en wel
heel aan dic cinde van die Evangelie, in 24:47: in Jesus se naam ‘moet beke-
ring en vergewing van sondes aan al die nasies verkondig word, van Jerusalem
af en verder’. Sending onder dic heidene is die taak van die kerk, nie van die
aardse Jesus nic (vgl Hahn 1965:129; Wilson 1973:52v). Die Evangelie neem
ons tot op dic drumpel van dic heidensending; die boek Handelinge vertel
daardic verhaal in besonderhede.

Tersclfdertyd word die twee bocke heg saamgebind deurdat sekere temas oor
en oor in albei voorkom: die bediening van die Heilige Gees, die sentraliteit
van beckering en vergiffenis, van licfde vir en aanvaarding van die vyand, van
geregtigheid cn billikheid in intermenslike verhoudings, ensovoorts. Daar is
ook sekere kategorie¢ van mense wat by Lukas veel meer op die voorgrond
staan as by dic ander evangeliste. Bo-aan dic lys staan dic armes. Verder sou
ons kon wys op Jesus se assosiasie met vroue, tollenaars, en Samaritane - almal
vertellinge sonder werklike parallelle in die ander evangelics.

Lukas verstaan Jesus se aardse bediening as een waarin mense op die periferie

van die samelewing ontferming ontvang en as ’n bediening waartoe dic kerk
van sy eie tyd ook geroep is. Immers, dic kerk bestaan in kontinuiteit met die

15



lewe en werk van Jesus. Ons moet dus aan sowel die verskil as die enge ver-
band tussen Jesus se tyd en die tyd van die kerk vashou (LaVerdiere &
Thompson 1976:587).

Dit alles beteken dat Lukas nie in die eerste plek ’n kroniekskrywer of his-
torikus was nie. Ten spyte van Lukas 1:1-4, was sy bedoeling nie bloot om alles
op te skryf presies soos dinge gebeur het nie, asof hy ’n soort koerantverslag-
gewer was nie. Soos Eduard Schweizer dit stel: ‘He was too good a witness to
let this happen’ (1971:144). Dit betcken nie dat sy bocke waardeloos as his-
toriesc bronne is nie. Die boek Handelinge bly nog steeds ons beste en mees
betroubare bron oor die beginjarc van dic Christendom (vgl Hengel 1986:35-
39, 59-68; Meyer 1986:97). Lukas se hoofbelangstelling was egter nie his-
toriese detail nie, maar die strukturcring van die tradisie op so 'n wyse dat dit
’n boodskap en ’n uitdaging vir sy tydgenote sou bevat. Soos Ernst Haenchen
(1982:110) dit stel:

(For Luke) a narration should not describe an event with the
precision of a police-report, but must make the listener and
reader aware of the inner significance of what happened, and
impress upon him unforgettably the truth of the power of
God made manifest in it.

Hier ¢ die redes vir Lukas sc tweedelige werk: hy wil vir ’n Christelike
gemcenskap uit Jode en nie-Jode (maar waarin die eerste komponent stadig
maar scker kleiner word) 'n koers aandui die toekoms in. Hy skrywe in die
oortuiging dat hullc allecen gehelp kan word indien hulle terugkyk op dic ver-
lede van die bediening van Jesus en van dic vrocé kerk. En hiermee in gedagte
haal hy sleuteltemas uit dic aardsc bediening van Jesus en hou hulle aan sy
gemcenskap voor.

16



GOEIE NUUS VIR SONDAARS
EN VERLORENES

LYDING IN BAIE VORMS

Lukas was nie die eerste persoon wat 'n ‘evangelie’ geskryf het nie. ’n Hele
paar jaar voordat hy sy tweedelige werk op skrif gestel het, het Markus reeds ’n
Evangclie geskryf en troucns die genre ‘evangelie’ geskep: die eerste woorde
van Markus se boek is ‘Die evangclie van Jesus Christus’ (Mk 1:1). Lukas het
Markus se Evangelie geken. Om die waarheid te s€, hy het ruim daarvan ge-
bruik gemaak by dic skrywe van sy eie Evangelie. Ongeveer dieselfde tyd het
Matteus ook sy Evangelie geskryf, ook met gebruikmaking van Markus. Lukas
en Mattcus het egter kennelik nie van mekaar geweet nie. Albei het ook van ’n
tweede gemeenskaplike bron gebruik gemaak, wat ons gewoonlik met die let-
ter Q aandui (van die Duitse woord ‘Quelle’ = ‘Bron’). Elkeen het egter
Markus se Evangelie en Q op sy eie unieke manier gebruik, want Lukas en
Matteus het elkeen ’n eie doel op die oog gehad.

Waarom het Lukas ook ’n evangelie geskryf as hy bewus was van die feit dat
Markus rceds cen te bock gestel het? Aan die begin van sy Evangelie gee
Lukas redes vir sy eie poging (hy maak selfs melding van die fcit dat ‘baie
mense’ onderncem het om ’n verhaal te skrywe oor die dinge wat gebeur het -
Lk 1:1). Sy werklike redes, so meen ck, 1€ egter dieper as die meer formele
rede wat hy in sy openingswoord aandui. Hierdie werklike redes kom eers

17



gaandcweg aan dic lig wanncer 'n mens sy Evangelie cn dic bock Handelinge
lees. Sclfs dan bly dit egter maar raaiwerk, aangesicn dit nie lyk asof Lukas
cers gaan sit en al die redes mooi op ’n rytjie geplaas het voordat hy begin skryf
het nic.

Ek mcen dat dit eerder so was dat hy - soos ek in die vorige hoofstuk aangedui
het - tocnemend bekommerd geraak het oor die algemenc toestand van die
kerk in sy cie tyd, oor dic groeicndc uiterlikheid en vormlikheid, maar ook oor
dic al groter wordende gaping tussen Christene en Jode en dic fcit dat dit nou
vir alle praktiese doeleindes vir Jode onmoontlik geword het om Christene te
word. En Lukas het aangevoel dat ten minste één manier om positicf op hier-
die ontwikkelings te reagecr, daarin 1€ dat die gclowiges van sy tyd opgeroep
word om terug te gaan na die wortcls, na waar dit alles begin het, om sodoende
'n kerk wat gesukkel het om rigting te hou, weer enigsins koers in dic krisis te
gee.

Hy was cgter nic slegs in dic kerk geinteressecr nie, maar ook in die wéreld, in
dic mense buite die kerk. Sy tweeledige werk moes dus nic slegs dicn om die
kerk na binne en na dic verlede te laat kyk nic, maar veral ook om dic kerk na
buite cn na die toekoms te laat kyk. En watter beter plck is daar om te begin
as dic lewe cn bediening van Hom wat die Christene as dic Messias en Seun
van God bely het? As sy tydgenote tog net weer ’n kykie kon kry op die aardse
Jesus en sy bedicning, sou hulle nic dan dalk opnuut ontdck waarvoor hulle
gered cn in die wéreld geplaas is nic? Sou hulle nic weer met ywer hulleself
begin tocwy aan dic taak waartoc God hulle geroep het nie? Sou hulle oé nic
dalk oopgaan vir dic nood rondom hulle nie?

Immers, Jesus sc aardse bedicning was 'n bediening wat op ander gerig was, op
mensc in nood. Sy bedicning was onder andere gekenmerk deur 'n diepe be-
woénheid oor almal wat aan die rand gedruk was. Kan ons bediening anders
wees? Dit, so lyk dit my, is die vraag waarmce Lukas sy lesers wil konfrontcer.
Hoc kan julle julself volgelinge, dit wil sé dissipels, van Jesus van Nasaret noem
as julle nic lewe soos Hy gelewe het nic, nie dien soos Hy gedien het nie, nie
dicsclfde erbarming bewys as wat Hy bewys het nie?

Daarom beskryf hy Jesus sc hele aardse bediening as ’n rcaksic op menslike
lyding (vgl Scheffler 1988: passim). Jesus se eie aardsc weg was 'n weg van
lyding. Dit is egter nie al nic: sy hele bediening was ook gerig op die lydendes
rondom Hom. Eben Scheffler het die lydendes in die Lukasevangelic in scs
katcgorieé¢ ingedcel: naamlik dic wat gely het op die terrcin van en vanweé die
aanslac van die kant van die ekonomie, die samelewing, die owerheid of die
politiek, fisiese omstandighede (veral sickte), sielkundige aanslae, en laastens

18



dié wat op geestelike gebied gely het (1988:57-108). Scheffler wys daarop dat
Lukas ten opsigte van al ses hierdie kategorie¢ terme gebruik wat met verlos-
sing verband hou (:167). Anders gestel: die beéindiging van die lyding op al
ses hicrdie terreine word as verlossing of redding beskryf.

Ek gaan Scheffler se kategorie¢ enigsins aanpas, maar sonder om dic wesenlik
korrckte uitgangspunt en indcling wat hy voorstel, te bevraagteken. Ek gaan
Jesus se bediening bespreek ten opsigte van vier kategorie¢ van mense, naam-
lik [1] verlorenes, [2] armes en almal teen wie daar gediskrimineer is, [3] siekes
en duiwelbesetenes, en [4] buitestaanders (veral Samaritane en heidene).?
Laastens gaan ek die hele kwessie van wraak en geweld, en allcs wat daarmee
saamhang, aan die orde stel, in die oortuiging dat wat Lukas ons in dié verband
oor Jesus vertel, vir ons in die huidige tydsgewrig in Suid-Afrika buitengewoon
belangrik maak.

Andecr indelings is ook moontlik; van belang is bloot dat ons moet raaksien
dat, volgens Lukas, Jesus se totale bediening in die teken van ontferming oor
die lydendcs verstaan moet word. Bowendien oorvleuel die verskillende kate-
goricé voortdurend: dit is nic moontlik om absolute grense tussen hulle te trek
nie. Baie lydendes is byvoorbeceld tegelyk sondaars, arm, siek, en sosiaal een-
kant toc gestoot.

VIER VERTELLINGS UIT LUKAS §

Ons begin by die eerste groep en by wat Jesus volgens Lukas aan hulle doen:
dic verlorenes of sondaars, en hulle redding.

Daar kan geen twyfel daaroor bestaan nie dat die begrippe verlossing, bekering
en vergewing uiters sentraal in Lukas se twee geskrifte is. Ons vind hierdie
begrippe ook in Lukas se twee hoofbronne, Markus en Q, maar tog is dit onge-
twyfeld so dat hulle veel sentraler by Lukas is as in sy bronne. Heelwat van die
berigte waarin hierdie begrippe ’'n sleutelrol speel, kom dan ook nie in sy twee
hoofbronne voor nie. Hulle behoort tot Lukas se sogenaamde Sondergut, dit
wil s€ tot daardie dele in sy Evangelie wat geen parallelle in dic ander
Evangelics het nie. Maar selfs waar hy berigte uit Markus of Q oorneem, voeg
hy soms die dimensie van die bekering en redding van sondaars uitdruklik by.
Ons gaan na ’n paar van hierdie berigte kyk.

Eerstens is daar vier perikope in Lukas 5:1-32, wat almal op 'n merkwaardige

manicr die lig op sonde, berou en vergiffenis laat val. Die eerste van hulle
(5:1-11) vertel van 'n wonderlike visvangs. Die klemtoon is cgter nie op die

19



wonderwerk self nie, maar op sy gevolg. Petrus wat voor Jesus op sy knicg val
en uitroep, ‘Gaan weg van my af, Here, want ek is ’n sondige mens‘ (vs 8). Uit
die hele verband word dit duidelik dat Pctrus, in die teenwoordigheid van
Jesus, aan homself as sondaar geopenbaar word. Vergewing volg (alhocwel dit
nie by name genoem word nie, is dit tog geimpliseer) en Jesus sé vir Petrus
(saam met Jakobus en Johannes): ‘Van nou af sal jy mense vang’ (vs 10).

Die verhaal se boodskap is duidelik: belydenis van sonde lei tot die roeping tot
dissipelskap en tot betrokkenheid in die diens van die koninkryk van God wat
met die koms van Jesus aangebreek het.

Die tweede berig (5:12-16) vertel van die genesing van 'n melaatse. Dit lyk dus
of dit cintlik by my derde kategorie hoort: die genesing van siekes. Die alge-
mene beskouing van daardie tyd was egter dat melaatsheid, meer as enige
ander siektctoestand, die gevolg was van sondes wat deur die betrokke melaat-
se gepleeg is. Eintlik was melaatses tegelyk fisies siek, sosiaal uitgestote en
verag, en verlore, dit wil s¢ sondaars (vgl Tannehill 1986:93). Jesus verlos hier-
die persoon van al drie sy teisteringe: Hy aanvaar die sosiaal veragte, Hy
genees die sieke, en Hy vergewe die sondaar - alles deurdat Hy hom aanraak
(vs 13) en daarmec ontferming aan hom bewys.

In die volgende vertelling, oor die verlamde wat deur die dak tot voor Jesus
neergclaat word (5:17-26), kom die tema van vergewing van sondes duideliker
na vore. Weer eens is dit 'n verhaal van ’n genesing, maar ook van vergewing.
Jesus se woorde in vers 23, ‘Wat is makliker? Om te sé: "Jou sondes is jou
vergewe," of om te s€: "Staan op en loop"?’, dui daarop dat sondevergiffenis
die groter wonder is, dat dit meer volmag verg om sondes tc vergewe as om ’n
persoon wat van sy geboorte af verlam is, van sy verlamming te gences. Die
reaksie van die Fariseérs en skrifgelcerdes wys ook dat hulle sondevergiffenis
as 'n groter daad beskou as wat die genesing van verlamming sou wees; hulle
vra dus: ‘Wie is hy dat hy so godslasterlik praat? Wie anders kan sondes
vergewe as nct God alleen? Dit is die eerste keer in Lukas dat Jesus se sen-
ding ten opsigte van sondevergiffenis uitdruklik genoem word. Hierdie verta-
ling dui ook, volgens al drie die Sinoptiese Evangelies, die begin aan van ’n uit-
gerekte botsing tussen Jesus en die leiers van die Joodse volk. En hierdie bot-
sing is gepresipitecr deurdat Jesus Hom dit ‘aanmatig’ dat Hy sondes kan
vergewe.

Ons kom by die laaste in hicrdie reeks vertellings: dié oor die roeping van Levi
(5:27-32). Jesus gaan by die kantoor van Levi, 'n tollenaar, verby en sé vir
hom: ‘Volg My.” Hierop nooi Levi sy kollegas en vriende na 'n fees waar Jesus
die eregas sou wees. Die Fariseérs maak beswaar: ‘Waarom eet en drink julle

20



saam met tollenaars en sondaars?’ (vs 30), waarop Jesus antwoord: ‘Dié wat
gesond is, het nie 'n dokter nodig nie, maar dié wat siek is. Ek het nie gekom
om mense wat op die regte pad is, tot bekering te roep nie, maar sondaars’ (vs
31v). Dic woorde na ‘mensc wat op die regte pad is’, is sckerlik sarkasties
bedoel: dit is ’n verwysing na mense wat dink dat hulle op die regte pad is,
maar eintlik self ook verdwaal is. Hoe dit ook al sy, die vertelling toon duidelik
dat Jesus geen twyfel daaroor gehad het nic dat tollenaars inderdaad sondaars
is. Op dieselfde manier sé€ Hy later, in die geval van ’n ander tollenaar, Sag-
geus: ‘Vandag het daar redding vir hicrdie huis gekom .... Die Seun van die
mens het immers gekom om te soek en te red wat verlore is’ (19:9v).

‘SONDAARS’ VOLGENS LUKAS SE EVANGELIE

Lukas se Evangclie is vol van verwysings na ‘sondaar’ (hamartoloi) en ‘ver-
lorenes’ (to apololos; letterlik: ‘dit wat verlore geraak het’). Dit is duidelik dat
hy die twee terme as sinonieme verstaan. Daarmee is egter nog nie gesé wat
‘sondaars’ of ‘verlorenes’ volgens Lukas (of volgens Jesus) was nie. Die
antwoord op hierdie vraag 1€ in elk geval nie sonder meer voor die hand nic.

In die Jodendom van daardie tyd is mense wat sekere beroepe beoefen het, as
onrein (en dus as sondaars) gebrandmerk: veewagters, leerlooiers, slagters,
barbiere, en so meer. Daarbencwens was booswigte en mense wat willens en
wetens gesondig het sonder om berou daaroor te hé, natuurlik ook as sondaars
gereken (vgl Sanders 1985:177; Schottroff & Stegemann 1986:14v).

Voorts is die eenvoudige mense, die ‘volk van die land’ (of ‘am ha-arets) ook
dikwels deur die Fariseérs as sondaars beskou. Hulle was nie noodwendig
boosdoencrs nie, maar vanweé dic feit dat hulle deur die Fariseérs as onkundig
bestempel was, was hulle vir alle prakticse doeleindes ook as sondaars gereken
(ons verwys weer na die woorde van die Fariseérs in Joh 7:49, oor ‘hierdie
vervloekte klomp mense wat nie ons wet ken nie’). Vir die Fariseérs was hier-
die gewone mense weinig anders as 'n gepeupel. Voorts vind ons dat in die
Evangelies dikwels na sondaars verwys word tesame met ‘tollenaars en hoere’,
gewoonlik ook in die mond van die Fariseérs; die suggestie skyn te wees dat
hierdie twee groepe buitengewoon berugte sondaars in die o€ van die gemeen-
skap was.

Dit is nie duidelik of Lukas bedoel het om te sé dat Jesus Hom by die gangbare
definisies van wie sondaars was, aangesluit het nie. Wat egter wel duideliker is,
is dat Jesus bepaalde mense met wie Hy te doen gekry het, as sondaars beskou
het: die verlamde man, Petrus, die tollenaars Levi en Saggeus, die verlore

21



scun, die ‘sondige vrou’ wat sy voete gesalf het, en so meer, en dat sy beoorde-
ling van hierdie individue cn katcgorieé nie noodwendig ingrypend verskil het
van die algemene opvattings van daardic tyd nie.

Waar daar wel ’n fundamentele verskil was, was in die wyse waarop Jesus teen-
oor hicrdic mense opgetree het. Voordat ons dit probeer identifiscer, is dit
egter nodig om daarop tc wys dat Jesus nie sonde ligtelik opgencem het nie.
Daarom kom die woord bekering of berou (metanoia) so dikwels by Lukas
voor. Lukas wys daarop dat Jesus nic gocdkoop genade aanbied nie, maar
lewens verander, met gepaardgaande fundamentele wysiging in die gedrag en
optrede van die persone wat tot berou gckom het (vgl Tannehill 1986:123).

Dikwels het mense se sondes - en daarom ook hulle bekering - tc make met
dic wyse waarop hulle ander behandel. Om berou te hé, beteken onder meer
dat mens jou in deernis tot die armes en dic veragtes wend (vgl Klein 1987:80-
83). ’n Besonder duidelike voorbeeld hiervan, en een wat slegs Lukas nocm, is
dic prediking van Johanncs die Doper (3:10-14). Wanneer sy luistcraars op sy
prediking recageer met die vraag wat hulle behoort te doen, identifisecr Hy
hulle sondes (en daarmee dus ook dic aard van die berou wat van hulle verwag
word) in terme van hulle onwilligheid om hulle besittings met die armes te decl
of (in dic geval van die tollenaars) in terme van afpersing en geldgicrigheid, of
(in die geval van die soldatc) in terme van hulle gewelddadige optrede teecnoor
burgerlikes.

In hierdic opsig verskil Jesus se bediening, volgens Lukas, nie wesenlik van dié
van dic Doper nie. Ook Jesus identifiseer dikwels die sondes waaraan mensc
skuldig is in terme van hulle houding en gedrag tecnoor andcer: dic priester en
Levict wat hulle nie steur aan die man wat onder die rowers verval het nie; die
verlore seun wat net aan homsclf en sy eic plesier dink; dic ryk man wat die
armc Lasarus by sy poorte ignorcer. Hulle berou word eweneens in dicselfde
katcgorieé uitgedruk: dic verlore seun kom tot homself en keer nederig terug
na sy vader; Saggeus bicd aan om dic mense wat hy uitgebuit het, viervoudig
terug te betaal, ensovoorts.

In al hierdie vertellinge (wat almal slegs by Lukas voorkom) word sowel die
gocic as die slegte dus in ’'n sekere sin ad hominem verstaan; met ander
woorde, sonde word nie sonder meer as oortreding van 'n goddelike wet gein-
terpreteer en korrekte optrede ook nic sonder meer as dic nougesette nako-
ming van die wet nie, maar in terme van dic vraag wat 'n bepaalde optrede ten
opsigte van mense tot gevolg het. Die verhaal van die dissipels wat op die sab-
batdag are gepluk, uitgevryf en geéet het (Lk 6:1-4 - Matteus cn Markus het
ook hierdie vertelling opgeteken), illustreer hierdie aspek besonder duidelik.

22



Die Fariseérs is bekommerd oor wat hulle as ’n skending van God se eer be-
skou: hoe durf die dissipels God se gebod ten opsigte van die sabbat verontag-
saam? Jesus dink aan die nood van mense: om vir basiese menslike behoeftes
voorsiening te maak, is vir Hom juis ’'n vorm van die nakoming van die god-
delike Wet (vgl Echegaray 1984:54-56).

UIT GENADE ALLEEN

Waar sonde egter wel gepleeg is, is dit duidelik dat Lukas nie meen dat Jesus
goedkoop vergifnis aanbied nie. Dit is, terloops, die wyse waarop Voltaire die
Christelike verstaan van God geinterpreteer het: hierdie God is 'n goedige en
6drvriendelike wese wat altyd bereid is om te vergewe, selfs meer as wat die
mens geneig is om te sondig. Voltaire het op veragtende toon na God verwys
met die woorde: ‘Pardonner, c’est son metier’ (‘Om te vergewe, is immers sy
beroep’). Dit is egter nie soos Lukas Jesus verstaan nie. Vandaar die klem op
metanoia, op berou en bekering as praktiese, konkrete handelinge.

Ek het vroeér aangedui dat Jesus se optrede teenoor sondaars fundamenteel
verskil het van die houding van baie van die Joodse godsdienstige leiers van sy
tyd. Die kern van hierdie verskil, soos Lukas dit aan ons voorhou, het onder
meer daarin gelé dat Jesus sondaars onvoorwaardelik aanvaar en vergewe het.
Hierdie houding moet egter nie verstaan word (soos Voltaire dit gedoen het)
in die sin dat Jesus se onvoorwaardelike aanvaarding daarop neergekom het
dat die mense wat vergiffenis ontvang het, nou maar kon bly soos hulle was nie.
Die gelykenis van die onbarmhartige dienskneg (wat net by Matteus voorkom)
gee uiting aan ’n siening wat ons in al die Evangelies, ook Lukas, aantref: die
mens wat vergiffenis ontvang het, moet sy of haar lewe verander, anders was
daardie vergiffenis nooit werklik aanvaar nie. Leonardo Boff (1983:94v) druk
hierdic aspek soos volg uit:

The lesson is crystal clear: if we ask for unrestricted pardon
and receive it without reservation, subject to no conditions,
we shall also have to give unrestricted pardon ... We cannot
maintain two attitudes, one toward God and the other toward
our neighbor ... In other words: if we do not totally forgive
our neighbor, then it is a sign that we have not fully requested
the Father’s forgiveness and we have thus made ourselves
incapable of receiving the unrestricted forgiveness of God.

23



Om dit nog ’n keer anders te stel: Jesus se aanbod van onvoorwaardelike aan-
vaarding en onbeperkte kwytskelding suggereer nie dat verlossing so goedkoop
en so maklik bekombaar is dat selfs die mees afstootlike sondaar sonder meer
vergiffenis en redding kan bekom nie. Die aanvaarding van vergiffenis word
slegs ’n werklikheid indien dit gepaard gaan met 'n nuwe lewe. Vergiffenis bly
egter ’'n uitdrukking van onverdiende genade: mense se oortredings is so groot
dat hulle slegs deur genade, en op geen ander manier nie, gered kan word.
Van die drie Sinoptiese evangeliste is dit net Lukas wat die selfstandige naam-
woord charis (‘genade’ of ‘guns’) en die werkwoord charizomai (‘skenk’ of
‘vergewe’) gebruik; hierdie begrippe word - ten minste implisiet - met ver-
dienste gekontrasteer.

Ons vind dieselfde beklemtoning in die boek Handelinge. Volgens hoofstuk
15:1 sé die afvaardiging uit Jerusalem aan die Christene in Antiogié: ‘As julle
julle nie laat besny nie, kan julle nie gered word nie’. Verlossing word dus deur
hulle in die konteks van verdienste deur die besnydenis geplaas. Hierop ant-
woord Petrus egter (15:11): ‘Ons glo ... dat ons net deur die genade (charis)
van Jesus gered word’.

Lukas kontrasteer die boodskap van vergiffenis vir en verlossing van sondaars
ook nog met ’n ander kategorie mense: diegene wat weier om hulleself te
verneder en wat glo dat hulle geen behoefte aan vergiffenis het nie omdat hulle
’n groot kredietbalans by God het, word nie vergewe en verlos nie. Ook hulle
kan slegs deur genade gered word en op geen ander manier nie. Dus, as hulle
selfgeregtig en selftevrede bly, as hulle Jesus se uitnodiging van die hand wys
en weicr om Hom te volg, bly hulle ‘verlore’, ook al is hulle totaal onbewus van
hulle verlorenheid.

Lukas se Evangelie bevat verrassende voorbeelde hiervan: Die jonger broer,
wat sy familie verwerp en sy erfenis verkwis het, word gered, maar nie sy
selfgeregtige ouer broer wat beweer het dat hy sy vader jare lank getrou gedien
het en nooit enige gebod oortrec het nie. Die sondige maar berouvolle tol-
lenaar word vergewe, maar nie die Fariseér nie, wat deur sy gebed bewys dat
hy nie glo dat hy vergiffenis nodig het nie. Saggeus, nog ’n tollenaar met ’n
ontstellende rckord van afpersing en onecrlikheid, word gered, maar nie die
ryk jongman nie, al het die jongeling beweer dat hy al die gebooie van sy jeug
af onderhou het. Die moordenaar aan die kruis word gemecnskap met Jesus
in die Paradys belowe, maar nie die lede van die Sanhedrin nie, wat op grond
van uitstekende teologiese argumente Jesus oorgegee het om tereggestel te

24



word. Al hierdie voorbeelde kom slegs by Lukas voor. En daar kan geen
twyfel daaraan bestaan waarom hy hulle in sy verhaal insluit nie: hulle is almal
dramatiese illustrasies van die onbegryplike, grenslose genade van God oor
berouvolle sondaars.

DISSIPELSKAP

Ons sou die aangehaalde voorbeelde op nog ’n ander manier kon toelig: om
vergiffenis van sonde te ontvang en om ’n volgeling, *n dissipel, van Jesus te
word, hang intiem met mekaar saam. Partymaal word iemand se sondes ver-
gewe, wat so 'n persoon dan interpreteer as ’n uitnodiging om Jesus te volg.
En omgekeerd, partymaal word iemand geroep om Jesus te volg wat, as ons na
die verband kyk, daarop neerkom dat so ’n persoon se sondes vergewe is. Die
roeping van Petrus (5:8-10) is ’n voorbeeld van laasgenoemde: nadat hy bely
dat hy ’n sondige mens is, word hy nie uitdruklik meegedeel dat sy sondes
vergewe is nie; hy word egter wel onmiddellik opgeroep om Jesus te volg. Die
verband tussen sondevergiffenis en dissipelskap is dus belangrik.

Wat meer is, Lukas verstaan dissipelskap as ’n dure onderneming. As iemand
agter Jesus aan wil kom, moet hy homself verloén, sy kruis opneem, en Jesus
volg; anders gestel: so ’n persoon ontvang vergiffenis van sonde (vgl Lk 9:23-
26). In Lukas 9:57-62 word ons van drie mense vertel wat of self aanbied om
Jesus te volg, of deur Jesus tot dissipels geroep word. Aldrie - so lyk dit - deins
egter terug vir die prys wat hulle sou moes betaal. Uit wat reeds gesé is, blyk
bowendien dat hulle nie alleen die oproep tot navolging weier nie, maar
implisiet ook die aanbod van die vergewing van hulle sondes. Hierdie twee
dinge gaan immers saam: ons kan nie vergiffenis van sondes ontvang sonder
om op te staan en Jesus te volg nie; insgelyks, as ons Jesus volg, beteken dit
dat ons vergiffenis ontvang het. Bevryding van sonde is slegs die keersy van
bevryding tot navolging; verlossing beteken die tersydestelling van die kwade
gevolge van sonde as 'n nuwe lewe van diens aan God en die naaste.

Die mees algemene Griekse woordgroep wat Lukas in verband met sonde-
vergiffenis gebruik, is die selfstandige naamwoord aphesis (losmaking, vryla-
ting) en die werkwoord aphiemi (losmaak, vrylaat). Ek sal later aantoon dat
Lukas presies dieselfde woordgroep gebruik ten opsigte van die opheffing of
versterking van die swakkes sowel as van die genesing van sickes. In al hierdie
gevalle maak hy gebruik van die beeld van vrylating uit ’n gevangenis.

Die mees algemene voorkoms van hierdie woorde in Lukas het egter te make

met sonde en word gewoonlik vertaal met ‘vergiffenis’ en ‘vergewe’. Daar
agter staan egter die beeld van gevangenes in aanhouding: sonde word ver-

25



staan as 'n mag, as 'n tronkbewaarder wat mense in kettings hou. Hierdie
breér betekenis van vergiffenis moet altyd in gedagte gehou word wanneer ons
na ‘vergewing van sondes’ in Lukas kyk (vgl Tannehill 1986:65v, 84, 103-109).
Dit is egter ook, soos ons later sal sien, intiem verwant aan die ander twee
manifestasies van Jesus se bediening: in al drie hierdie gevalle gaan dit om die
bevryding van mense uit die greep van magte wat hulle gevange hou.

Vergiffenis van sonde het, voorts, belangrike maatskaplike konsekwensies.
Ook in hierdie opsig het dit raakvlakke met wat ons later onder die opskrif van
‘Goeie nuus vir die armes’ sal bespreek (vgl Scheffler 1988:100-107). Die ver-
lore seun se sondes word byvoorbeeld vergewe, maar hy word ook ’n ereplek in
sy ouerhuis gegee en daarmee gerehabiliteer.

Dit is egter veral die tollenaars - inhalige uitbuiters, sondaars en volksver-
raaiers, en daarom meer verag deur die Joodse ‘establishment’ as enige ander
groep - wat deur Jesus opgehef en gerehabiliteer word. Hulle reageer deur-
gaans positief op Jesus se boodskap (dit is opvallend dat Lukas slegs positiewe
berigte oor tollenaars in sy Evangelie insluit; vgl Scheffler 1988:69v); ’n tol-
lenaar word geroep om ’n dissipel van Jesus te word; Saggeus, hooftollenaar
word deur Jesus voorgehou as voorbeeld van opregte berou en nederigheid,
€nsovoorts.

Almal op wie die sosiale en religieuse leierskorps necrsien, word deur Jesus
aanvaar - ’n toedrag van sake wat Hom spoedig die twyfelagtige titel van
‘vriend van tollenaars en sondaars’ (7:34) laat kry het.

MAALTYE MET JESUS

Jesus se aanvaarding van al hierdie twyfelagtige karakters vind veral uvitdruk-
king in die maaltye wat Hy met hulle geniet. Die maaltyd, sé Senior en
Stuhlmueller (1983:264), ‘becomes a provocative theater in which the Lucan
Jesus discloses God’s embrace of all peoples’. Joachim Jeremias (1966:204v)
skryf in dicselfde trant:

For the oriental every table fcllowship is a guarantee of
peace, of trust, of brotherhood. Table fellowship is a fellow-
ship of life. Table fellowship with Jesus is more. This
becomes especially evident in the case of that table fellowship
which Jesus celebrated with sinners and outcasts. The orien-
tal, to whom symbolic action means more than it does to us,

26



would immediately understand the acceptance of the outcasts
into table fellowship with Jesus as an offer of salvation to
guilty sinners and as the assurance of forgiveness. Hence the
passionate objections of the Pharisees (Luke 15:2: ‘This man
receives sinners and eats with them ...”), who held that the
pious could have table fellowship only with the righteous.
They understood the intention of Jesus as being to accord the
outcasts worth before God by eating with them ....

Lukas gebruik die motief van tafelgemeenskap dus sonder twyfel met die doel
om Jesus se grenslose ontferming tecnoor sondaars en almal teenoor wie daar
gediskrimineer word, sowel as sy bereidhecid om hulle maatskaplik te rehabi-
liteer, tot uitdrukking te bring. In sy weergawe van die gelykenis van die groot
maaltyd meld hy uitdruklik dat diegene wat genooi is nadat die aanvanklik
genooides geweier het om te kom, die armes, kreupeles, blindes en verlamdes
ingesluit het (14:21; anders in Matteus se weergawe).

Die gelykenis van die verlore seun gee ’n presiese parallel hiervan: die ouer
broer, wat weier om aan die feestelikhede deel te neem, stem ooreen met die
genooides wat nie na die feesmaal gekom het nie; die jonger broer is die
ekwivalent van die armes, kreupeles en blindes wat die plekke inneem van dié
wat ecrste genooi is.

Ons moet egter nie oor die hoof sien nie dat Jesus ook uitnodigings aanvaar
om saam met Fariseérs te eet (vgl 7:36; 11:37; 14:1). Hierdie berigte kom
slegs by Lukas voor (vgl Echegaray 1984:54; Klein 1987:111-119) en dui
daarop dat Jesus geen beswaar daarteen het om saam met Fariseérs te verkeer
nie. Terselfdertyd skep hierdie maaltye egter ook die geleentheid aan Jesus
om die Fariseérs uit te daag vanweé hulle gebrek aan deernis met die lydendes.

Daar is voorts 'n intieme skakel tussen vier tipes maaltye: [1] dié van die
aardse Jesus saam met sy dissipels, met Fariseérs, of met tollenaars, [2] dié van
die opgestanc Jesus met sy dissipels, [3] dic ‘breking van die brood’, soos Lukas
die onderlinge maaltye van die vroeé¢ Christene in die boek Handelinge be-
skryf, [4] en dic feesmaal in die toekomstige koninkryk van God.

Volgens Lukas 1€ al hierdie maaltye op een lyn: die een I€ in die verlengde van
die ander. Die aardse Jesus se maaltye met sondaars is dus voortekens of 'n
voorsmaak van wat God reeds besluit het om te doen: om eendag sondaars,
verstotenes, armes en siekes aan sy hemelse tafel te verwelkom.

27



Die tema van die messiaanse feesmaal tree veral duidelik na vore in Lukas se
weergawe van die laaste maaltyd van Jesus met sy dissipels, voor sy kruisiging.
Lukas 1€ ’n uitdruklike verband tussen hicrdie maaltyd en die messiaanse maal
in die ryk van God, en wel tweemaal (22:16 en 18). Dit word ook ’n oorgang
vanaf die ‘tyd van Jesus’ na die ‘tyd van die kerk’. Dic eerste maaltyd van die
opgestane Jesus is met die Emmausgangers, waar Hy aan hulle bekend word
‘by die breking van die brood’ (24:35); in die boek Handelinge word hierdie
tipies Lukaniese uitdrukking ’n soort standaardterm vir die gemeenskaplike
maaltyd van die gelowiges in die vroe€ kerk na pinkster (vgl Hand 2:42, 46;
20:7).

IN DIE TEKEN VAN LYDING

In Lukas se eie tyd, 'n halwe eeu na die gebeurtenisse wat ons so pas beskryf
en bespreek het, word die nagmaal nog gevier - net soos in ons tyd ook. Lukas
hoop dat sy lesers die verbande sal sien wat hy 1é. Die nagmaal is die fces van
God se genadige aanvaarding en verwelkoming van almal wat dcur die same-
lewing eenkant toe gestoot is. Dit is ook die fees van die aanvaarding van
sondaars, verloste sondaars, wat die rug op hulle ou lewe gekeer en met ’n
nuwe lewe van diensbaarheid aan God en hulle naaste begin het.

Gaan Lukas se lesers in die tagtiger jare van die eerste eeu, en ook lank
daarna, aangespreek word deur dic uitdaging wat hy aan hulle voorhou?
Christene het soms van die kerk ’n klub gecmaak, waarin alleen diegene welkom
is wat aan hulle toelatingsvereistes voldoen. Om die waarheid te s¢, die kerk
het soms ’n klub geword wat vir alle praktiese docleindes skaars nuwe lede
toelaat: die wat binne is, is binne; die wat buite is, is buite. Daar is ’n onsig-
bare kennisgewingbord by dic ingange van baie van ons kerkgeboue: ‘Slegs
lede toegclaat’. Die bewoénheid van Jesus oor sondaars - die ontferming van
Hom wat gekom het ‘om te soek en te red wat verlore is’ - is dikwels nie meer
daar nie. Die genadige ontferming van God en, daarmee saam, bekering en
dissipelskap, as die enigste ‘voorwaarde’ vir toetrede, is vervang met 'n nuwe
stel voorwaardes: taal cn kultuur, fatsoenlikheid, suiwerheid van leer (soos ons
dit bepaal), ras of klcur, ensovoorts.

Ons het gesé dat, volgens Lukas, Jesus se hele aardse bediening bestaan het in
ontferming oor mense wat op een of ander wyse ly. In hierdie hoofstuk het dit
hoofsaaklik gegaan oor wat ons gewoonlik ‘geestelike lyding’ of ‘sonde’ noem.
In die volgende hoofstukke sal dit hopelik gaandeweg duidelik word dat dit
totaal onmoontlik is om hicerdie soort lyding los te maak van die ander soorte
lyding wat mense ervaar.

28



Dit is egter ewe belangrik om daarop te let dat dit, volgens Lukas, die lydende
Jesus is wat Hom oor lydendes ontferm. Laat ek dit daarom weer sé: Lukas
weet niks van goedkoop genade nie. Lukas se Jesus is 'n Jesus wat deur sy eie
mense verwerp is en aan die kruis gesterf het. Reeds in die tweede hoofstuk sé
Simeon aan die moeder van Jesus dat die kindjie Jesus ’n teken is wat weer-
spreek sal word. Die kruis begin nie eers op Golgota nie; sy skaduwee val oor
die hele evangelieverhaal. Reeds in Lukas 4, by Jesus se heel eerste openbare
optrede in sy tuisdorp, Nasaret, word Hy deur sy eie mense verwerp en uit die
dorp verdryf. En die eerste keer dat Hy Hom buite Joodse grondgebied
bevind, in Samaria, weier die Samaritane om Hom en sy dissipels slaapplek te
gee (9:53). Toe vriendelike Fariseérs Hom teen Herodes waarsku, antwoord
Hy, ‘... Ek moet my reis vandag en mdre en oormdre voortsit, want dit is
ondenkbaar dat ’'n profeet op ’n ander plek as Jerusalem omkom’ (13:33).
Verskeie verdere aankondigings van sy lyding volg. En dan, heel aan die einde
van die Evangelie, wanneer Jesus aan die vergaderde dissipels verskyn, ‘open
Hy hulle verstand om die Skrif te verstaan’ en voeg Hy by (24:46v):

So staan daar geskrywe: ‘Die Christus moet ly en op die
derde dag uit die dood opstaan, en in sy naam moet bekering
en vergewing van sondes aan al die nasies verkondig word,
van Jerusalem af en verder’.

Wat van die lydende Meester geld, geld ook van dié wat Hom volg. In die
boek Handelinge word Paulus veral geskilder in beelde wat baie ooreenstem
met dié van Jesus se aardse lewe. Alreeds by sy bekering sé die Here deur
Ananias aan hom: ‘Ek self sal vir hom wys hoeveel hy vir my Naam moet ly’
(9:16). En oral waar Paulus die evangelie verkondig, is daar teenstand: in
Antiogi€ (in Pisidi€), in Ikonium, in Korinte, en uiteindelik in Rome. Dit is
egter veral sy noodlotswanger reis na Jerusalem wat, net soos die reis van sy
Meester na dieselfde stad, gelaai is met simboliek. Daar is selfs twee
aankondigings aangaande lyding wat hom in Jerusalem te wagte is (Hand
20:22-25; 21:10v), aankondigings wat die leser aan dergelike woorde uit die
Evangelie betreffende Jesus se lyding en dood herinner (vgl Senior en
Stuhlmueller 1983:276). Die dissipels sal die lot van die Meester deel, soos
Stefanus en Jakobus inderdaad gedoen het. Paulus en sommige ander apostels
het ook uiteindelik hierdie lot gedeel. Tog is dit nie in die boek Handelinge
opgeteken nie - slegs dat hulle gedurig in die skadu van die dood beweeg het.
Hulle weet egter dat hulle eers deur baie verdrukking moet gaan voordat hulle
in die koninkryk van God kom (14:22).

29



Op hierdie punt - so skryf William Frazier (1986:47) - het Lukas se twee
geskrifte ’n betekenis wat vér by die onmiddellike konteks van die eerste eeu
verby wys. Hy verwys na die Rooms-Katolicke gebruik om, by die uitsending
van sendelinge, elke nuwe sendeling ’n kruis of krusifiks om te hang en vervolg:

Somewhere beneath the layers of meaning that have attached
themselves to this practice from the days of Francis Xavier to
our own is the simple truth enunciated by Justin and Tertul-
lian: the way faithful Christians die is the most contagious
aspect of what being a Christian means. The missionary cross
or crucifix is no mere ornament depicting Christianity in gen-
eral. Rather, it is a vigorous commentary on what gives the
gospel its universal aspect. Those who receive it possess not
only a symbol of their mission but a handbook on how to
carry it out.



GOEIE NUUS VIR DIE ARMES.
EN DIE RYKES?

VERGEESTELIKING VAN DIE ARMES?

Ek het recds aangedui dat Lukas besondere aandag gee aan verskeie groepe
mensc wat, om 'n verskeidenheid van redes, eenkant toe gestoot is en op wie
die ‘establishment’ neergesien het: vroue, tollenaars, melaatses en ander
kronics sick persone, Samaritane, en so mecr. Dit lyk egter asof dic belangrik-
ste kategorie vir Lukas die armes was. Dit kom onder meer daarin uit dat, elke
keer wanneer hy 'n lys van mense gee wat op verskillende maniere ly, hy die
armes aan die begin van die lys plaas as 'n soort oorhoofse kategorie (soos in
4:18; 6:20; 14:13; 14:21) of aan die eindc, as klimaks of samevatting (soos in
7:22). Ons sou dus met 'n mate van reg kon argumentecr dat alles wat Jesus
volgens Lukas oor die swakkes, veragtes en verstotenes s€, opgeneem is in wat
hy oor die armes sé.

In die Westerse kerke gedurende die afgelope eeue het baie min van hierdie
beklemtoning van goeie nuus vir die armes tereg gekom. Die neiging was om
dic armes te vergeestelik. Daarom is by voorkeur verwys na Matteus se ‘Salig
is die armes van gees’ (5:3), wat dan of verstaan is as 'n verwysing na mense
wat eenvoudig en sonder pretensie is, 0f mense wat 'n onderdanige houding
teenoor God inneem.

31



In die nuwe Afrikaanse Bybelvertaling lui die teks byvoorbeeld: ‘Geseénd is
dié wat weet hoe afhanklik hulle van God is’. Daarmec is die dubbelduidigheid
van die Griekse metaforiese spreekwyse egter wegvertaal; die teks kan nou
nog net beteken: die armes van gees is volledig in geestelike of religieuse
terme vasgevang.

In die afgelope dekades is daar egter toenemend 'n protes teenoor hierdie
soort verklaring gehoor. Een manifestasie van hierdie protes vind ons in die
bevrydingsteologie. Maar ook buite die bevrydingsteologie om word die tradi-
sionele soort eksegese toenemend bevraagteken. Die Rooms-Katolieke Kerk
het byvoorbeeld op een van sy groot byeenkomste (Medellin, Kolumbié, 1968)
as teologiese posisie aanvaar dat God ’'n ‘preferential option for the poor’ het
en dat die kerk ook geroepe is om hierdie ‘voorkeuropsie’ van God ten opsigte
van die armes uit te oefen. En in hierdie verband word heel in die besonder na
Lukas se evangelie verwys, in die oortuiging dat God se erbarming met armes -
en, daarmee saam, sy veroordeling van rykdom - nérens duideliker aan die lig
kom as hier nie. Die titels van verskillende boeke oor Lukas neem hierdie
gedagte op. H J Degenhardt het byvoorbeeld reeds in 1965 ’n boek geskryf
met die titel Lukas - Evangelist der Armen. En in 1978 publiseer L Schottroff
en W Stegemann ’n Duitse boek wat in 1986 in Engels vertaal is onder die titel
Jesus and the hope of the poor. Ons sal deeglik kennis moet neem van hierdie
uitdagings wat gerig word aan die tradisionele Westerse kerke se neiging om
die armes te vergeestelik.

Dit is moeilik om ’n sosiale analise te maak van die Christengemeenskappe vir
wie Lukas in die tagtiger jare van die ecrste eeu sy evangelie skryf en van die
situasie wat hy met sy twee boeke op dic oog gehad het. In my eerste hoof stuk
het ek dit reeds gewaag om ’n soort godsdienstige analise van sy gemeentes te
maak cn te probeer aandui wat die situasie was wat hy in hierdie verband wou
aanspreek. Sy baie verwysings na armes en rykes en die wyse waarop hy in
hierdie verband met sy bronne omgegaan het, wys egter ongetwyfeld ook in die
rigting van sosiale wanbalanse onder die Christene vir wie hy skryf en, heel
waarskynlik, op die feit dat die ryk Christene van sy tyd weinig oog meer gehad
het vir hulle roeping ten opsigte van die armes.

Miskien is dit die rede waarom Lukas - ten spyte van die feit dat hy die
evangelis is wat veel meer dikwels as die ander na dic armes verwys - één ver-
wysing wat by Markus (14:7) en Matteus (26:11) voorkom, heeltemal weglaat:
‘Die armes het julle altyd by julle, maar My het julle nie altyd nie’. Miskien is

32



hierdie woord van Jesus in Lukas se tyd (net soos in ons eie tyd!) dikwels
gebruik om die teenwoordigheid van armes in die gemeente te regverdig: as
ons hulle tog altyd by ons het, hoef ons mos nie iets aan hulle omstandighede
te doen nie!

SOSIALE OMSTANDIGHEDE IN DIE TYD VAN JESUS

Al is dit moeilik om iets oor die maatskaplike toestande in Lukas se eie tyd te
sé€, weet ons egter heelwat oor die sosiale situasie in Judea en Galilea in die tyd
van Jesus se aardse bediening. ’n Baie kort opsomming daarvan mag ons help
om Lukas se evangelie beter te verstaan.

In die jaar 63 vC het die Romeine die Joodse land verower en by die uitge-
strekte Romeinse Ryk ingelyf. In daardie tyd was die meeste plattelandse Jode
kleinboere of ‘peasants’, wat die land gemeenskaplik besit het - min of meer
soos die situasie in Afrika voor die koms van die blankes was. Groot grond-
besitters was feitlik onbekend. Onder Romeinse bestuur is daar egter gelei-
delik ’n nuwe stelsel ingevoer. Die een landgoed na die ander is gevestig en
het uitgebrei ten koste van die kleinboere en van gemeenskaplike besit. Vir
die Jode was dit ’n ontwikkeling met traumatiese gevolge. Hulle het die land
van God ontvang, as 'n ewige erfenis: dit was ’n heilige land. Nou het die
Romeine dit egter vir hulleself toegeéien.

Om die nuwe beleid behoorlik te vestig en om geld vir die ambisieuse projekte
van die Romeine te vind, het die owerheid besluit om belastings te hef. Om dit
effektief te doen, was dit egter nodig om eers 'n sensus of volkstelling te hou.
Die sensus het in twee stadiums verloop. In die eerste stadium moes al die in-
woners van die land geregistreer word; in die tweede stadium het dit om die
insameling van die belastings self gegaan. Dit was tydens die eerste stadium -
so vertel Lukas ons - dat Jesus in Betlehem gebore is.

Een van die gevolge van die nuwe administrasie was dat die kleinboere hulle-
self nie meer kon handhaaf nie; meer en meer van hulle is mettertyd gedwing
om as arbeiders op die groot plase te gaan werk. Hierdie mense is die
‘dagloners’ van wie ons so dikwels in die evangelies lees, veral in die gely-
kenisse. Die standaardloon van so ’n arbeider was ’n silwerdenarius per dag -
skaars genoeg om ’n klein gesin min of meer op die broodlyn te laat bestaan.
As so 'n arbeider ’n paar dae lank nie werk kon vind nie, was sy gesin sonder
kos. Dit is teen hierdie agtergrond dat ons die vierde bede van die Ons Vader
moet verstaan: ‘Gee ons elke dag ons brood virdie dag’. Dit is die gebed van
mense wat van oomblik tot oomblik in onsekerheid lewe. Dit is ’n gzbed om
oorlewing.

33



‘ARM’ EN ‘RYK’ VOLGENS LUKAS

Teen hierdie agtergrond lyk dit taamlik duidelik dat Lukas die woord ‘arme’
(Grieks: ptochos) in ’'n letterlike sin bedoel het. Die begrip verwys by Lukas
na mense wat ekonomies arm is, in sommige gevalle selfs bedelarm of brand-
arm, soos die geval met Lasarus was (vgl Scheffler 1988:57-61). Die woord
ptochos kom 34 keer in die Nuwe Testament voor, waarvan 10 keer in Lukas se
evangelie. Heelwat van hierdie gevalle kom in Lukas se Sondergut voor. In
ander gevalle het Lukas dit blykbaar ingevoeg in die bronne wat hy gebruik het
(Markus en Q).

Primér gaan dit hier dus om mense wat letterlik arm is. En togsou ’n mens
met 'n mate van reg kon aflei dat daar in die begrip ook ’n ander ondcrtoon
aanwesig is: die armes is die afhanklikes, veral die wat van God afhanklik is en
daarom nederig, of, inderdaad ook soos ons ou Afrikaanse vertaling lui, ‘arm
van gees’ is. Hierdie tweede betekenis moet nie oor die hoof gesien word nie.
Dit bly egter 'n sekondére betekenis by Lukas. Raymond Fung (1980:91) vat
hierdie nuanse goed saam:

God has a preferential option for the poor. God also has a
preferential option for the poor in spirit. But may I suggest
that God accepts the poor in spirit because God has already
accepted the poor? ... The Good News is for the poor and
those who approximate the poor, i e the poor in spirit. The
poor is the original; the poor in spirit is the copy. It is
presumptuous of the copy to claim that it is the original.

Die primére betekenis van ‘arm’ as materieel nooddruftig kom nog duideliker
aan die lig in daardie perikope waar Lukas 'n verwysing na die armes laat volg
deur ’'n uitspraak van Jesus (gewoonlik baie krities) oor die rykes. Reeds in die
eerste hoofstuk, in die Loflied van Maria, kom hierdie kontrasterende stellings
voor (1:53):

... behoeftiges het (God) oorlaai met goeie gawes en rykes
met le¢ hande weggestuur.

Die bekende saligsprekinge van Jesus het Matteus en Lukas albei uit Q gekry.
Hulle haal die saligsprekinge egter op verskillende maniere aan. Die eerste,
tweede en vierde saligsprekinge by Matteus (5:3, 4, 6), in die ou Afrikaanse
vertaling, lui soos volg:

34



Salig is die wat arm van gees is, want aan hulle behoort die
koninkryk van die hemele. Salig is die wat treur, want hulle
sal vertroos word. Salig is die wat honger en dors na gereg-
tigheid, want hulle sal versadig word.

Waar Jesus volgens Matteus indirek en in die algemeen praat van dié wat arm
van gees is en van dié¢ wat honger en dors na geregtigheid, praat hy by Lukas
(6:20-21) veel meer konkreet en direk:

Geseénd is julle wat arm is,

want aan julle behoort die koninkryk van God.
Geseénd is julle wat honger het,

want julle sal versadig word.

Geseénd is julle wat nou huil,

want julle sal lag.

Lukas gaan egter nog verder in sy afwyking van die Matteusteks. Onmiddellik
na die saligsprekinge volg die spreuke oor elleade, in ewe direkte vorm (6:24v):

Maar ellende wag vir julle wat ryk is,
want julle het julle lekker lewe al weg.
Ellende wag vir julle wat nou vol eet,
want julle sal honger ly.

Ellende wag vir julle wat nou lag,
want julle sal treur en huil.

Uit die verband is dit duidelik dat Lukas hierdie uitsprake as direkte teenstel-
lings tot die saligsprekinge verstaan - dus dieselfde motief wat in die Loflied
van Maria voorgekom het. Hy kontrasteer die huidige ellende van die armes
met hulle toekomstige geluk, en die huidige oorvloed en genieting van die
rykes met die ellende en honger wat op hulle wag.

Dieselfde teenstelling kom eksplisiet nog 'n derde keer in sy evangelie voor: in
die gelykenis van die ryk man en Lasarus (16:19-31). Weer eens is dit ’'n berig
wat slegs by Lukas voorkom. Die huidige situasie van die twee hoofkarakters
in die gelykenis is dieselfde as dié¢ van die twee groepe in die saligsprekinge en
die uitroepe oor ellende: Lasarus verduur nou honger en ellende, maar sal in
sy ereplek langs Abraham oorvloed geniet; die ryk man leef nou in oorvloed
en genot, maar sal mettertyd in ’n verskriklike vuur beland, waar hy nie eens
die punt van sy tong met ’n druppel water kan laaf nie.

35



Implisiet kom dieselfde kontras ook elders voor, veral in Lukas se Sondergut.
Dink maar aan die ryk jongman wat diep teleurgesteld van Jesus af wegdraai,
‘want hy was baie ryk’ (18:23), of aan die ryk dwaas wat vir homself skatte
vergader, maar nie ‘ryk by God’ is nie (12:21), en aan die Fariseérs, van wie
Lukas sé dat hulle ‘baie lief vir geld’ was (16:14).

DIE EVANGELIE VIR DIE ARMES

Die eerste woorde wat Jesus volgens Lukas in die openbaar uitspreck, staan
aangeteken in Lukas 4:18v, waar Jesus gevra word om in die sinagoge van sy
tuisdorp, Nasaret, te preek, en waar Hy dan uit die Jesajarol voorlecs. Die
slcutelbetekenis van hierdie hele perikoop vir dic verstaan van Lukas se
evangelie word vandag algemeen erken: al die lyne wat dwarsdeur dic Evan-
gelie loop en al die elemente wat daarin voorkom, word as’t ware in hierdie
kort berig saamgebind. Dit is dan ook in hierdie perikoop dat ons program-
matiese woorde oor Jesus se bediening onder die armes hoor:

Die Gees van die Here is op My omdat Hy
My gesalf het om die evangclie aan armes te bring.
Hy het My gestuur
om vrylating vir gevangenes uit te roep
en herstel van gesig vir blindes,
om onderdruktes in vryheid uit te stuur,
om die genadejaar van die Here aan te kondig.

Hierdie woorde ('n samestelling van Jes 61:1v en 58:6) word in die Lukas-
evangelie 'n soort manifes vir die bediening van Jesus, veral omdat Jesus - met
die o€ van almal in die sinagoge op hom gevestig - voortgaan deur tc sé
‘Vandag is hierdie Skrifwoord wat julle nou net gehoor het, vervul’ (vs 21).

Hierdie perikoop is een van die plekke in Lukas waar die armes eerste genoem
word; die terme wat hicrin voorkom, staan dus as ’n soort opskrif vir al die
lydende groepe wat volg: gevangenes, blindes en onderdruktes. Die grootste
gedeelte van die aanhaling, in sy oorspronklike verband (Jes 61), het daarmee
te make dat God sy volk wat uit Babiloniese ballingskap teruggekeer het, wil
verseker dat Hy hulle nie vergeet het nie: Hy sal tot hulle hulp kom deurdat
Hy sy ‘genadejaar’, dit wil sé die jubeljaar, sal laat aanbreek (vgl Albertz
1983:187-189).

Lukas haal egter nie slegs Jesaja 61:1v aan nie. Tussen Jesaja 61:1 en 61:2 voeg

hy ’n gedeelte van Jesaja 58:6 in: ‘... om onderdruktes in vryheid weg te stuur’.
Bybclwetenskaplikes het tot dusver tevergeefs probeer om ’n verklaring vir

36



hierdie vreemde manier van aanhaling te vind. Dit lyk my ons moet aanvaar
dat Lukas (of Jesus, volgens Lukas) doelbewus hierdie woorde vanuit ’n ander
hoofstuk van Jesaja ingevoeg het omdat hy geoordeel het dat daarin iets
voorkom wat blykbaar nie duidelik genoeg in Jesaja 61 tot uitdrukking gekom
het nie (vgl Albertz 1983:183v, 191). Wat sou daardie ‘iets’ kon wees?

In die konteks van Jesaja 58 staan die woorde ‘om onderdruktes in vryheid weg
te stuur’, in ’n maatskaplike verband. Dit het te make met profetiese kritiek op
sosiale wantoestande in Israel, veral met die uitbuiting van die armes deur die
rykes. Selfs op vasdae doen die rykes wat hulle wil en laat hulle hul werk-
nemers nog harder werk (vs 3); voorts dam hulle diegene wat hulle geld skuld,
met die vuis by (vs 4 - vgl Albertz 1983:193). Dit is in hierdie verband dat die
profeet dan uitroep (in vs 6v):

Is die vas wat Ek wil hé nie dit nie:

om dié wat onregverdig gevange gehou word, te bevry,

om die juk wat op mense druk, af te haal,

om verdruktes vry te maak,

om elke juk te breek?

Is dit nie dat jy vir dié wat honger is, van jou brood gee nie,

dat jy aan die armes cn die dakloses ’n blyplek gee nie,

dat wanneer jy iemand sonder klere sien, jy vir hom klere gee nie,
dat jy jou medemens nie aan sy lot oorlaat nic?

Jesaja 58 verwys na ’n situasie wat ook in Nehemia 5 gercflekteer is: na die
ballingskap was daar baie verarmde Jode wat hulle wingerde en huise moes
verpand, om sodoende geld in die hande te kry sodat hulle die belastings van
die Persiese koning kon betaal. In sommige gevalle moes hulle selfs hul
kinders as slawe verpand aan ryk landgenote, wat die dilemma van die armes
uitgebuit en hulself sodoende verryk het. Dit is na hierdie verarmde Jode dat
die woord tethrausmenoi (‘ondcrdruktes’, ‘gekneusdes’, of ‘gebrokenes’) van
Jesaja 58:6 (Griekse vertaling) verwys. Hulle is mense wat ekonomies gerui-
neer is, wat hulle kinders as slawe verpand het en vir wie daar, menslik
gesproke, geen enkele hoop meer is om ooit weer te ontsnap aan die wurg-
greep van skuld en armoede nie. Vanweé hoé rentes, voortgaande uitbuiting
en ander teenslae word hulle situasie in der waarheid net al meer haglik en
hulle skuld al groter. Slegs ’n Jubeljaar, ’n ‘genadejaar van die Here’, kan vir
hulle ’n uitweg uit hulle ellende bring.

Die situasie van hierdie verarmde Jode né die ballingskap was nie wesenlik
anders as dié van die dagloners en ander bedelarm mense in Jesus se eie tyd

37



nie. Qok vir hierdie dagloners, vitgelewer aan die giere en nukke van die
rykes, was die enigste uitweg ’n ‘genadejaar van die Here’.

Lukas verstaan hicrdie ‘genadejaar’ egter nie noodwendig as ’n dirckte god-
delike ingrype nie. Hy sicn dit cerder so dat ‘genade’ aan dic armes betoon
word deurdat die rykes deur Jesus s¢ boodskap aangegryp word cn dan ’n hand
van ontferming en geregtighcid na die slagoffers van die samclewing en van
omstandighede sal uitsteek.

DIE EVANGELIE VIR DIE RYKES?

Dit is hier waar ons nou moet vra of Lukas dan niks positicfs oor rykes te sé
het nie, en of sy evangelic nie dalk ook as ’n ‘evangelie vir die rykes’ bestempel
sou kon word nie. Om hierop te probcer antwoord, moet ons eers kyk na die
algemcne beeld van ryk mense in Lukas se cvangelie.

Net soos ‘arm’ (ptochos) is ‘ryk’ (plousios) 'n omvattende term in Lukas.
Rykes is nic slegs mensc wat baic besit nie. Primér is hulle, in die
Lukasevangclie, mense wal gicrig is, wat die armes uitbuit, wat so behep is met
geldmaak, dat hulle hulself nic ecns die geleentheid gun om ’n uitnodiging na
'n fees te aanvaar nie (Lk 14:18v), wat die Lasarus by hulle poorte nic raaksien
nic (16:20), wat ’n genotsugtige lewenstyl handhaaf en nogtans (of liewer: juis
vanwe¢ daarvan) deur die sorge cn kommer oor daardie sclfde rykdomme ver-
stik word (8:14). Hulle is, tegelykertyd, slawe en aanbidders van Mammon.
Hulle besit nic hulle skatte nic maar word deur daardie skattc besit.

Vanuit hicrdic primére betckenis van die woord ‘ryk’ volg verskeie sekondére
betekenisse. Lukas noem die Fariscérs byvoorbeeld phylargyroi, licfhebbers
van geld (16:14). Dit verwys nie slegs na ¢én karaktertrek onder ander nic (om
dic waarheid te s¢, dic Fariscérs was oor die algemcen hocgenaamd nie ver-
moénde mensc nic), maar, soos Schottroff en Stegemann (1986:96) dit stel, dit
is 'n reflcksie op ‘the whole moral identity of the person’, ‘the entirc orienta-
tion of their lives’. Hulle is - soos dic Fariscérs in die gelykenis - mense vol
sclfvertroue ten opsigte van hulle eie geregtigheid cn mense wat om daardie
rede op ander neersien (18:9).

Dic rykes is dus ook arrogant en mense wat mag misbruik. Hulle is voorts
wéreldlik, mense wat slegs in dic dinge van hierdie wéreld belang stel en nic
‘ryk is by God’ nie (12:21; of, soos dic New English Bible dit vertaal, ‘paupers
in the sight of God’). Dit beteken dat hulle, deur hulle hebsug, aanmatiging,
uitbuiting van die armes, en godloosheid, hulself willens en wetens buite die
dampkring van God se genade geplaas het. Vandaar dan die weé-uitroepe en

38



die uitsprake oor die radikale ommekeer van die lot van die rykes. Die rykes
het - nie alleen omdat hulle ryk is nie maar ook vanweé die wyse waarop hulle
hul gedra - eenvoudig klaar hulle porsie geluk opgebruik en alle hoop op seén
in die toekoms verbeur.

U sal toegee: dit is maar ’n bra donker prentjie wat Lukas hier vir ons skilder.
En veral dié van ons wat aanvoel dat ons eerder onder die rykes tel as onder
die armes, kan nie anders nie as om bekommerd of selfs ontsteld te word as
ons sulke dinge hoor. Ons spontane reaksie is om te probeer argumenteer dat
ons Lukas se woorde oor rykes en rykdom nie so letterlik moet verstaan nie, of,
indien dit wel 'n korrekte interpretasie is, om dan te probeer redes aanvoer
waarom ons nie regtig onder die rykes tel nie of ons ten minste nie soos die
rykes in die Lukasevangelie gedra nie.

Sulke ideologiese verdedigingsmeganismes stel die bevoorregtes egter maklik
in staat om vrye teuels te gee aan hulle onversadigbare drang om sosiaal en
ekonomies opwaarts te beweeg en 'n gemaksugtige lewenstyl na te jaag, waarin
’n etick wat waardes soos selfopoffering, selfbeheersing en solidariteit hoogge-
skat word, verontagsaam word, en waarin hulle gewaande ‘korrekte houding’
teenoor hulle skatte belangriker is as die wyse waarop hulle daardie rykdomme
in diens van hulle medemens plaas.

Kom ons kyk egter watter ‘oplossing’ Lukas vir die dilemma van die rykes sug-
gereer - want Lukas hou hom inderdaad hiermee besig! Uit die evangeliever-
haal weet ons dat Jesus positiewe kontakte met verskeie welaf mense gehad
het. Dic bock Handelinge vertel ook van ryk en vername persone wat by die
Christelike gemeentes aangesluit het. Wat wil Lukas in positiewe sin oor hier-
dic mense s€, veral met behulp van verskeie gelykenisse, vertellinge en
opdragte?

Dit word gou duidelik: Lukas bedoel om te sé€ dat hierdie haglike oordeel oor
dic rykes nie onherroeplik is nie. Schottroff en Stegemann (1983:91) som
Lukas (en Jesus) se verwagting in hierdie verband in die volgende woorde op:

(Luke) wants the rich and respected to be reconciled to the
message and way of life of Jesus and the disciples; he wants
to motivate them to a conversion that is in keeping with the
social message of Jesus.

39



KONKRETE VOORBEELDE

Een sodanige bekering word versinnebeeld deur die optrede van Saggeus, die
hooftollenaar van Jerigo, “n ryk man’ (19:2) - ’n vertelling wat slegs by Lukas
voorkom. Saggeus se oortreding het met konkrete dade te make: uitbuiting
van die armes en oneerlike hantering van finansies. Sy bekering vind 'n ewe
konkrete uitdrukking: hy sal almal wat hy uitgebuit het, vierdubbel terugbetaal
en dic helfte van sy besittings aan die armes gee. Selfs al word hy nie geroep
om Jesus letterlik te volg nie, word hy tog ’n dissipel van Jesus deurdat hy Jesus
se woorde in die praktyk tocpas. Hy is, s€ Nissen (1984:82), ‘the only rich per-
son in the gospel about whom it is explicitly told that he chose another life-
style’.

Lukas kontrasteer die Saggeus-vertelling met die berig oor die ryk jongman
(18:18-30). In albei gevalle stel Jesus 'n uitdaging aan welaf persone, maar
hulle rcagcer verskillend. Die jong man, wat andersins 'n voorbeeldige lewe
volgens die letter van die Wet lei (en wat ook in hierdie opsig met die tollenaar
en sy bedenklike lewenswyse gekontrasteer word), is egter nic bereid om Jesus
se uitdaging te aanvaar nie. Hy het bedroef geword, ‘want hy was baie ryk’.
Lukas vertel hierdie verhaal as voorbeeld van ’n uitnodiging tot dissipelskap
wat nie suksesvol was nie. Dit het ook 'n parallel in Handelinge, in die verhaal
van Ananias en Saffira (5:1-11), net soos die optrede van Barnabas in Hande-
linge (4:36v) analoog aan dié van Saggeus is. Saggeus en Barnabas word
hiermece paradigmas van wat Lukas van welaf Christene in sy eie tyd verwag;
die verhaal van die ryk jongman, asook dié van Ananias en Saffira in die eerste
Christelike gemeente, word daarenteen voorgehou as voorbeelde van wat ver-
moénde Christene nie behoort te doen nie.

Die optrede wat van rykes met betrekking tot nooddruftiges verlang word,
word in verdere besonderhede in ander gedeeltes van Lukas uitgespel. Wat
veral verhelderend is, is die wyse waarop Lukas in hierdie verband materiaal
uit Q gebruik, insluitende Jesus se ‘veldrede’ (6:30-35a) - materiaal wat op be-
slissende punte van Matteus sc weergawe verskil (vgl die beklemtoonde ge-
deeltes hier onder):

Aan elkeen wat iets vra, moet jy gee; en as iemand jou goed
vat, moet jy dit nie terug eis nic. Behandel ander mense soos
julle sclf behandel wil word. As julle net dié licfhet wat vir
julle liefhet, watter aanspraak op dank het julle dan nog?
Ook die sondaars het nct dié lief wat vir hulle licfhet ... Enas
julle geld leen net aan dié van wie julle hoop om dit terug te kry,
watter aanspraak op dank het julle dan nog? Sondaars leen



ook aan sondaars, solank hulle maar dieselfde bedrag kan
terugkry. Nee, sonder om iets terug te verwag, moet julle jul
vyande liefhé en goed doen en uitleen. Dan sal daar vir julle ’n
groter beloning wees ....

Die hele gedeelte is vol verwysings na wat die gedrag van die rykes teenoor die
armes behoort te wees. Sommige hiervan kom ook in Matteus se weergawe
voor maar ander vind ons slegs by Lukas. Wat veral opval, is dat Matteus se
(algemene) uitspraak oor liefde vir die vyand deur Lukas verstaan word as
liefde teenoor diegene wat nie hulle skulde kan betaal nie! Ons moet miskien
ook na 6:28 kyk, waar die Afrikaanse vertaling praat van mense ‘deur wie julle
sleg behandel word’ (die parallel by Matteus praat van ‘vervolg’). Dit kan wees
dat Lukas ook hier mense op die oog het wat van die dissipels van Jesus geld
leen sonder dat hulle dit terugbetaal: hulle behandel die dissipels dus sleg,
maar moet vergewe word.

Die maatskaplike konvensie van destyds het gesuggereer dat ryk mense alleen
mede-rykes na feestelikhede uitnooi, met die oog daarop om self weer uit-
genooi te word (vgl 14:12 [slegs by Lukas]). Presies hierdie optrede verwerp
Jesus, volgens Lukas: dis die soort gedrag wat ons sou verwag van sondaars
wat slegs goed doen aan mense wat vir hulle goed is en slegs geld uitleen as die
terugbetaling daarvan gewaarborg is (6:32-34). Jesus se dissipels moes egter
geld uitleen sonder om iets terug te verwag (6:35a). Hulle word opgeroep om
barmhartig te wees, soos hulle hemelse Vader ook is (6:36). Sodanige optrede
sal vir hulle ‘beloning’ bring (6:35b): as hulle hul krediteure hulle skuld vry-
skeld (apolyo), sal hulle self ook deur God ‘vrygeskeld’, dit wil s€ ‘vergewe’
word (6:37). Sommige Bybelvertalings gee (apolyo) met ‘vergewe’ weer, wat 'n
uitbreiding op die grondbetekenis van hierdie woord is. Die verband eis egter
'n vertaling in terme van ‘vryspreek’, ‘vryskeld’, of ‘vrylaat’ (vgl Schottroff &
Stegemann 1986:115).

Al hierdie dimensies word deur Lukas geplaas in die konteks van wie ons
naaste is. Uit die gelykenis van die barmhartige Samaritaan weet ons dat my
naaste dié een is wat 'n appel aan my rig en vir wie ek nie langs die pad durf
laat 1€ nie. In ekonomiese terme beteken dit dat Lukas se lesers uitgedaag
word om ’n wesenlike deel van hulle rykdom prys te gee en selfs om spesificke
onaangename dinge te doen, soos om riskante lenings te maak of skulde kwyt
te skeld.

Al hierdie uitsprake reflekteer natuurlik ook die terminologie van die Jubel-

jaar: om die waarheid te sé, die hele Lukasevangelie is met die idee van die
Jubeljaar deurdrenk.

41



Lukas se ‘ekonomicse etiek’ kom ook tot uitdrukking in wat hy oor liefdadig-
heid of die gee van aalmoese skryf. Afgesien van Matteus 6:1-4 kom die term
eleemosune (liefdadigheid; barmhartigheidsdiens) in die Nuwe Testament
slegs in Lukas se geskrifte voor (Lk 11:41; 12:33; Hand 3:2, 3, 10; 9:36; 10:2,
4, 31; 24:17). Die nuwe Afrikaanse Bybelvertaling gebruik nie die woorde
‘liefdadigheid’ of ‘die gee van aalmoese’ nie; dit omskryf hierdie begrippe met
ander woorde. Vandag het die woord liefdadigheid natuurlik ’n negatiewe
betekenis in sekere kringe, omdat dit dikwels as die absolute teenoorgestelde
van geregtigheid gesien word. In die Jodendom, soos trouens ook in die Ou
Testament, was dit anders, soos dit vandag nog in Islam ook die geval is. Die
diens van barmhartigheid of die gee van aalmoese is nie iets wat geregtigheid
of strukturele veranderinge ondermyn nie: dit is een van die uitings van gereg-
tigheid en staan in die diens daarvan. In die Ou Testament is liefdadigheid en
geregtigheid dikwels sinonieme. Liefdadigheid (eleemosune) staan bowendien
in ’n intieme verband met genade (eleos).

Alles wat ons tot dusver gesé het, moet nou egter nie verstaan word as sou
Lukas slegs van één sonde weet nie, naamlik die sondc van rykdom, en asof hy
slegs één vorm van bekering ken nie, naamlik dat die rykes hulle besittings
moet prysgee. Sowel rykes as armes het nodig om tot bekering te kom. Elke
persoon het sy of haar eie sondigheid en verslaafdheid. Die vorms van ver-
slaafdheid verskil, wat beteken dat die spesifieke sondigheid van die rykes dik-
wels anders is as dié van die armes. Daarom word, volgens Lukas, die rykes
hoofsaaklik getoets met betrekking tot hulle besittings, terwyl ander in ander
opsigte getoets word. Dit bring mee, sé Nissen (1984:175),

(that) the poor are sinners like everyone else, because man’s
sinfulness is rooted in the heart. Therefore, just as the
materially rich can be spiritually poor, the materially poor can
be spiritually poor.

Daarbenewens moet onthou word dat rykdom c¢n armoede relatiewe begrippe
is. Dit is nie asof Lukas slegs met skatrykes en brandarmes te doen het en asof
slegs eersgenoemdes verpligtings teenoor laasgenoemdes het nie. Die armes
het ook verantwoordelikhede ten opsigte van dié wat nog armer is.

DIE ARMES EN ONS
Lukas wil aan sy lesers voorhou wat vandag ‘God’s preferential option for the

poor’ genoem word. Dit sluit egter nie God se liefde vir en genade oor die
rykes uit nie. Om die waarheid te sé, God se liefde vir die rykes word juis deur

42



die ‘preferential option for the poor’ beklemtoon; immers, in sowel sy evan-
gelie as die boek Handelinge laat Lukas sy lesers verstaan dat daar hoop vir
rykes is. Wanneer hulle hul tot God bekeer, word ryk en arm ook tot mekaar
bekeer. Die hoofklem bly deurgaans op mededeelsaamheid, op gemeenskap.
Op verskillende plekke in Handelinge gee Lukas prominensie aan hierdie
‘gemeenskap van die liefde’ (vgl Hand 2:44v; 4:32, 36v).

Hiermee hou Lukas dus ’n tweede dimensie van Jesus se bediening aan sy
lesers voor: hulle moet nie alleen uitreik na ‘sondaars’ en ‘verlorenes’ nie,
maar ook na armes, verstotenes, diegene teen wie daar gediskrimineer word, al
die slagoffers van omstandighede, van die samelewing, en van die optrede van
ongevoelige mense. Dit gaan in die evangelie nie slegs om die boodskap van
ewige heil aan verlore sondaars nie; dit gaan ook om die uitsteek van helpende
hande na mense wat, op welke wyse ook al, in bestaansnood verkeer.

Ons sal dit sekerlik nie maklik vind om Lukas (en Jesus) se uitdagings ten
opsigte van rykes en armes in ons eie situasie toe te pas nie. Dit gaan ook nie
daarom dat alles letterlik toegepas moet word nie. Ons moet onthou dat die
ekonomiese en maatskaplike strukture in daardie tyd radikaal anders was as
dié waarmee ons vandag te doen het. Die strukture was relatief eenvoudig en
die ‘oplossings’ was waarskynlik ook nie te ingewikkeld nie: rykes kon langs
die weg van liefdadigheid, lenings, en die kwytskelding van skulde - of, soos
Saggeus, op meer radikale maniere - die armes help. Bowendien het sowel
Jesus as Lukas geleef in 'n konteks waar diegene wat Jesus gevolg het, niks aan
die samelewingstrukture kon doen nie. Selfs die rykes van die Lukasevangelie
was mense wat, binne die opset van die Romeinse Ryk, oor geen magsbasis be-
skik het nie en magteloos gestaan het teenoor armoede en onreg wat in die
strukture ingebed was. Hulle kon hoogstens op individuele vlak verligting
bring of toesien dat daar ten minste binne die Christelike gemeente geen
skrynende teenstellings tussen ryk en arm voorkom nie. Die gees van die
Jubeljaar kon hoogstens in die gemeentestrukture uitgeleef word - nie in die
samelewingstrukture nie.

Vandag leef ons in ’n veel meer ingewikkelde wéreld, waar ’n deeglike sosiale
en ekonomiese analise van die voorkoms van rykdom en armoede ’n
dwingende noodsaaklikheid is. Maar ons leef ook - met name in ’n land soos
Suid-Afrika - in 'n samelewing waarin Christene oor die vermoé¢ en invloed
beskik om ook iets aan onregverdige ekonomiese en maatskaplike strukture te
doen en sodoende te help om langtermyn oplossings te vind.

In die vroeé dertiger jare van ons eeu het die Eerste Carnegie-Ondersoek na
Armoede in Suid-Afrika ’n geweldige bydrae tot die ekonomiese en maat-

43



skaplike opheffing van armblankes (veral verarmde Afrikaners) gelewer. In
die tagtiger jarc is die Tweede Carnegie-Ondersoek aangepak, hierdie keer op
’n veel meer omvattende wyse, met insluiting van almal wat in Suid-Afrika as
arm bestempel kan word. Die belangrikste resultate van hierdie ondersoek is
onlangs gepubliseer (vgl Wilson & Ramphcle 1989).

Die analise van die navorsers van die Carnegie-Ondersoek het onder meer aan
die lig bring dat die voorkoms van rykdom en armoede in ons samelewing dik-
wels saamhang met onregverdige strukture en patrone van diskriminasie. In
ons land het blankes dckades lank wat lone betref, gediskrimineer teenoor
mense wat nic wit is nie; trouens, sommige van daardic strukture bestaan
vandag nog, al is hulle nie altyd in geskrewe vorm te vinde nie. Die feitlikheid
van grootskaalse werkloosheid, veral onder swartmensc, bring ook mce dat
baie blanke werkgewers byna net soveel as wat hulle wil, kan betaal: soveel
Swartmense is so desperaat, dat hulle vir feitlik enige loon sal werk.

Die situasie is inderdaad in sommige opsigte parallel aan di¢ van die eerste eeu
in Palestina, toc daar duisende dagloners werkloos op dic mark gestaan het.
Maar dic oplossings sal verder moct gaan as die oplossings wat Jesus volgens
Lukas aan die cerste ryk Christenc voorgchou het. Waar vermoénde Christene
in ’n situasic verkeer waar hulle icts aan verkeerde strukture kan doen, mag
hulle barmhartigheidsdiens nic ophou by dic aanbied van die spreekwoordclike
beker koue water nie.

Ons sal dus Lukas se uitdagings aan sy lesers vir die tagtiger en negentiger jare
van dic eerste ccu moct probecr ‘vertaal’ met die oog op dic realiteite van die
ncgentiger jare van die twintigste ceu. Ons sal vir onsself duidelikheid moet
kry oor die vraag wat hicrdie dimensie van Lukas se getuienis vir ons eie lewe,
gctuicnis cn bediening beteken. Dit lyk my dit sluit, ten dele, die heel prakticse
wenke van Lukas in. Maar dit lyk my dit sluit ook in dat ons baie ernstige vrae
aan onsself stel.

Ons moet enige vorm van ckonomicsc onreg en uitbuiting in ons samclewing
aan die kaak stel en daarteen getuig - as deel van ons Christelike rocping.
Hoevcel blanke Christenc het byvoorbeeld stemme laat hoor in die jare toe
loondiskriminasie teenoor Swartmense ’'n integrale deel van ons samelewing en
ons ekonomie uitgemaak het? En hoeveel doen dit vandag, uit Christelike
oortuiging en as wesenlike decl van ons betrokkenheid by die aktiwiteite van
dic kerk? Miskicn vind ons dit makliker om die evangclic van dic vergiffenis
van sondes aan sondaars en verlorenes te preek as om die boodskap van eko-
nomicsc en maatskaplike gercgtigheid ten opsigte van die armes uit te dra en
uit te lecf ... .

44



GOEIE NUUS VIR SIEKES

INTEGRALE VERLOSSING

Lukas se berigte oor Jesus se genesing van siekes behoort nie prinsipieél tot 'n
ander kategorie as sy berigte oor die redding van sondaars en die verandering
van die omstandighede van armes en verstotenes nie. Hy brei die verwysings
na die slagoffers van omstandighede en van die samelewing uit om nie net die
Samaritane, armes, vroue en tollenaars in te sluit nie, maar ook die blindes,
lammes, dowes, melaatses, duiwelbesetenes, en ander.

Soos ek reeds gemeld het, was daar ’n neiging in Israel om teen alle mense met
kroniese kwale en gebreke - melaatses, blindes, dowes, kreupeles, ensovoorts -
te diskrimineer op sowel maatskaplike as godsdienstige gebied, onder meer
omdat algemeen geglo was dat ’n sodanige kroniese toestand die gevolg van ’n
sondige lewe was (vgl bv Joh 9:2). Om hierdie rede moes die genesing van
sulke mense miskien in ons vorige hoofstuk behandel gewees het. Terself-
dertyd word die verwydering van so ’n kroniese beproewing egter as ’n fisiese
genesing beskryf, wat daarop dui dat dit tog miskien iets anders as die ‘ophef-
fing van die swakkes’ en geregtigheid vir onderdruktes behels.

Hoe dit ook al sy, ons moet waak teen die neiging om Jesus se wondergene-

sings as 'n kategorie heeltemal op hulle eie te beskou, los van die ander
dimensies van sy bediening. Siekte was maar één dimensie van die mens se

45



gevalle tocstand. Wat meer is: die Bybelse siening van gesondheid omvat die
hele persoon: fisies, religieus, en maatskaplik. Die genesing van ’n fisiese
kwaal is daarom gesien as ’n integrale aspek van so ’n persoon se terugkeer tot
volkome en omvattende heelheid (vgl Borgen 1981:99).

In hierdie verband is die sogecnoemde Nasaret-episode, waarna ek reeds ver-
skeie male verwys het as die knooppunt van die hele boodskap van Lukas, weer
eens van kardinale belang. Die omvattende aard van Jesus se heilsbedicning
word daar as’t ware in ’'n neutedop saamgevat. En een van die take waartoe
Jesus deur die Heilige Gees gesalf is, is om aan blindes herstel van hulle gesig
te gee.

Miskien is daar ’n selfs nog meer direkte verwysing na genesing in hierdie
perikoop. Die teks waaruit Jesus in die sinagoge lees, Jesaja 61:1, bevat
immers ook ’n sinsnede met die woorde ‘om die wat gebroke van hart is, te

genees’3,

Anders as Markus en Matteus maak Lukas nie 'n skerp onderskeid tussen siek-
te en duiwelbesetenheid nie. Ek nocm drie voorbeelde om dit te illustreer.

Terwyl sowel Markus as Matteus die siekte van Petrus se skoonmoeder as 'n
‘gewone’ koors beskryf, vertel Lukas (4:39) dat Jesus by die koppenent van
haar bed gaan staan het en dic koors ‘bestraf® het. Dit is 'n term wat gewoonlik
ten opsigte van die uitdryf van demone gebruik word. Tweedens, by die gene-
sing van ’n vrou wat reeds agtien jaar lank gebreklik was, sé Jesus volgens
Lukas (13:16): ‘Hier is 'n vrou, 'n dogter van Abraham, wat werklik al agtien
jaar lank deur die Satan gebind is’ gebreklikheid word dus ook as ’n vorm van
besetenheid beskou. Nog ’n voorbeeld: in onderskeid van sowel Markus as
Matteus skryf Lukas oor ’n dowe persoon dat hy in werklikheid 'n stom duiwel
gehad het (11:14).

Genesing en dic uitdryf van demone behoort vir Lukas dus tot wesenlik dieself-
de kategorie. Ons sien dit ook in dic boek Handelinge, waar hy Petrus aanhaal
wat sé (10:38): ‘(Jesus) het rondgegaan, oral goeie werke gedoen en almal
gesond gemaak wat in die mag van die duiwel was ...".

BEVRYDING
Dit is daarom nie vreemd dat Lukas die werkwoord aphiemi en die sclfstandige

naamwoord aphesis in verband met sowel genesing as eksorsisme gebruik nie.
Ons het di¢ woordgroep rceds in verband met Jesus se bediening van die ver-

46



gewing van sondes teégekom. Ek het daar reeds opgemerk dat aphiemi nie
slegs vir ‘vergewe’ nie, maar ook vir ander betekenisse aangewend kan word,
soos: losmaak, vrymaak, vrykoop, loslaat, kwytskeld, verlos, bevry. Lukas
gebruik dit ten opsigte van sondaars, wat as’t ware dcur en in die mag van
sonde gevange gchou word cn daarvan verlos moet word. Hy gebruik hierdie
woordgrocp ook met verwysing na ons tweede kategorie noodlydendes: die
armes, verstotenes en mense wat onreg ly. Ook hulle moet ‘bevry’ word van die
bandc wat hulle bind. Ook in Jesus se Skriflesing in sy tuisgemcente kom die
woord aphesis voor in die konteks van dic vrylating van gevangenes. As Lukas
nou dieselfde woord ten opsigte van dic genesing van siekes en duiwclbese-
tencs gebruik, mag ons daaruit aflci dat hy hierdie deel van Jesus se bediening
beskou as synde intiem verwant aan dic twee bedieninge wat ons reeds be-
spreek het.

In dic lig hiervan mag ons Jesus se bediening van genesing dus sien as iets
groters as slegs die genesing van siek of abnormale liggaamsdele. Dit is ’n
proleptiesc manifestasie of antisipasie van die teenwoordighcid van die ryk van
God, ’n aanduiding dat God die mensdom in Jesus besoek. Volgens Lukas
11:20 sé€ Jesus dan ook: ‘Aangesicn Ek dcur die vinger van God duiweis uit-
dryf, het dic koninkryk van God inderdaad tot by julle gekom’. En as die
sewentig vol blydskap van hulle sending tcrugkeer en uitrocp: ‘Here, sclfs dic
duiwcels onderwerp hulle aan ons by dic hoor van u Naam!’, dan antwoord
Jesus: ‘Ek het die Satan soos 'n weerligstraal uit dic hemel sien val’ (10:17v).
Gencsing cn eksorsisme is tckens van ’n geweldige verskuiwing in die mags-
balans wat die mens se lewe en lot beheers.

Lukas toon geen belangstelling vir Jesus se stryd teen die demone as sodanig
nie; sy berigte oor duiweluitdrywings is nic daarop bercken om Jesus as ’n
soort magi¢r voor te stel nie, maar om dic inbreek van Gods ryk in sy aardse
bediening toe te lig.

Ons moet egter wat ek so pas gesé het, ook in ’n ander verband plaas. Ek het
aan die begin melding gemaak van Scheffler se stelling dat Lukas Jesus se hele
bediening beskryf in terme van dic lydende Messias wat in ontferming na ander
lydendes uitreik. Hierdie aspek kom baie duidelik aan die lig in Lukas se
berigte oor die genesing van siekes en duiwelbesetenes, veral as ons hulle met
Markus sc berigte vergelyk.

Lukas het sewe van Markus se nege genesingswonders oorgeneem, en nog
twec uit Q, terwyl hy nie minder nie as vyf uit sy Sondergut in sy verhaal
ingevleg het (Scheffler 1988:90). Dit is veral insiggewend om te let op die wyse
waarop Lukas die berigte weergee wat hy uit Markus se Evangelie oorgenecm

47



het. In Markus se vertellings oor Jesus se wondergenesings is daar wat ons sou
kon noem ’n baie sterk ‘teologiese’ motief: die genesings illustreer teenoor alle
ongelowiges en kleingelowiges dat Jesus goddelike gesag het, dat Hy die ver-
wagte Seun van die mens is. Terselfdertyd wys die genesings dat die dissipels
gebrekkig van begrip en selfs ‘blind’ is vir die werklike betekenis van Jesus se
koms en bediening (vgl Scheffler 1988:92v).

Lukas skrap nie hierdie motiewe van Markus in sy eie weergawe nie. Hulle bly
daar, al is hulle by hom effens na die agtergrond verskuif. Die hoofklem plaas
hy egter elders: op die feit dat ook Jesus se genesingswonders primér uit-
drukking gee aan die feit dat Hy Hom wil ontferm oor lydendes (Scheffler
1988:90-100). Ook in hierdie opsig staan die genesingswonders dus op één lyn
met die ander manifestasies van Jesus se bediening. So gee Lukas byvoorbeeld
meer besonderhede oor die aard en omvang van die lyding as wat Markus gee.
Dit lyk byna asof die fokus nie soseer op Jesus is nie, maar wel op die sieke of
duiwelbesetene. Die lydendes word ook meer positief en simpatiek voorgestel:
dikwels prys hulle God na die genesing; hulle word ook nie voorgestel as sou
hulle ongehoorsaam aan Jesus se instruksies wees nie.

Die feit dat baie genesings op die sabbat plaasvind, lig dieselfde motief toe*:
En volgens Lukas maak dit volledig sin dat Jesus die genesing van siekes bo die
handhawing van die sabbatsgebod stel, juis omdat ontferming volgens hom
meer is as leerstellige suiwerheid. Teenoor die Fariseérs, wat meer belangstel
in die formele gehoorsaamheid aan die We, sé€ Jesus trouens dat die betoning
van ontferming aan lydendes op sigself al die vervulling van die Wet is (vgl
11:41). Daarom beskou Lukas ook die koms van die ryk van God as intiem
verwant aan die be€indiging van alle pyn en lyding (Scheffler 1988:100).

MEER AS GESONDMAKING

Om aan al hierdie motiewe uitdrukking te gee, wys Lukas in sy berigte verder
as die bloot fisiese genesing van die lydende na die vreugde wat op die gene-
singswonder volg en na die reaksie van die persoon wat genees is of van die
persone wat die geteisterde vergesel het. In verskeie gevalle I€ hy 'n verband
tussen genesing aan die een kant en geloof, redding en vergiffenis aan die
ander kant. Hy maak wel nie die sicke of duiwelbesetene se genesing afhanklik
van die persoon se geloof in Jesus nie, waarskynlik omdat hy - in harmonie met
sy oorhoofse interpretasie van God se genadige teenwoordigheid in Jesus - wil

48



vashou aan die oortuiging dat Jesus Hom onvoorwaardelik oor noodlydendes
ontferm, afgesien van enige geloof, wetsonderhouding of berou aan die kant
van die een wat ly. Dit beteken egter nie dat geloof geen rol speel in die
genesingswonders nie. Inteendeel.

Van sommige van dié wat Jesus volg, word byvoorbeeld uitdruklik gesé dat
hulle Hom volg omdat hulle genees is; met ander woorde, hulle het vanweé
hierdie gebeurtenis tot geloof in Hom gekom. In hoofstuk 11:2 en verder
vertel Lukas byvoorbeeld van die vroue wat, saam met die twaalf, Jesus gevolg
het, en hy meld dat hulle mense was wat van bose geeste en siektes genees is:
dit was hierdie genesings wat hulle tot geloof en dissipelskap gelei het.

Om die fisiese voordele van genesing te geniet, is dus onvoldoende en is nie die
werklike doel van die genesingswonder nie. Gods magtige dade in Jesus moet
gesien word as tekens van God se naderende ryk en as uitdagings aan dié wat
genees is om Jesus sonder voorbehoud te volg (vgl Tannchill 1986:96).

Die geloof wat deur so 'n genesingswonder gegenereer is, word dikwels ekspli-
siet aan verlossing gekoppel. Dit is belangrik om daarop te let dat verlossing,
soteria,’n sentrale konsep in Lukas se evangelie is en ’n dominante tema van sy
boodskap verteenwoordig (vgl Van Unnik 1973:32). Nog duideliker as die
ander Sinoptiese Evangelies verbind Lukas Jesus se koms uitdruklik met ver-
lossing (1:69, 71, 77, 2:30; 3:6; 19:9). Slegs Lukas noem Jesus: Soter, Redder
(2:11).

Van nog groter belang is die werkwoord, sozein (of diasozein) wat Lukas agtien
keer in sy evangelie gebruik, dikwels in die konteks van ’n wondergenesing of
eksorsisme. Die uitdrukking he pistis sou sesoken se (‘Jou geloof het jou gered
[of genees]’) weerklink soos ’n refrein deur sy evangelie (7:50; 8:48; 17:19;
18:42). In drie van die gevalle volg hierdie woorde aan die einde van ’n vertel-
ling waar dit om ’n genesingswonder gaan: die uitdrukking dien dus as die
fokuspunt van die hele berig.

Uit die hele verband is dit duidelik dat Lukas die woord ‘red’ of ‘verlos’ as iets
meer omvattends as bloot fisiese gesondmaking beskou. Om dit meer presies
te sé: liggaamlike genesing word geplaas en verstaan in ’n veel wyer
soteriologiese verband, dit wil s€ in die verband van omvattende redding of ver-
lossing. Die verhaal van die tien melaatses (17:11-19 - slegs by Lukas) illus-
treer wat ek probeer s€. Onderweg na die priesters ontdek al tien dat hulle
‘gereinig’ is (vs 14). Een van die tien, toe hy agterkom dat hy ‘gesond gemaak’
is (iathe: vs 15), keer na Jesus terug om hom te dank en te loof. Slegs vir hier-
die een s€ Jesus: ‘Staan op en gaan huis toe. Jou geloof het jou gered’. In

49



hierdie berig verwys ‘red’ sonder twyfel na iets meer as ‘reinig’ of ‘gesond
maak’. Laasgenoemde is al wat die ander nege ervaar het, maar die tiende
melaatse is ‘gered’.

Die liggaamlike genesing kan dus ’n teken, simbool, manifestasie of bewys
word van die omvattende genesing wat die sicke ondervind het. In al die
gevalle waar die werkwoord ‘red” met verwysing na genesings gebruik word,
staan dit in die konteks van dic tcenwoordigheid van vyandige magte wat God
teenstaan, maar ook in die konteks van die aanbreek van die ryk van God (vgl
Van Unnik 1973:33).

GENESING EN SONDEVERGIFFENIS

Dit behoort ons dus nie te verbaas dat genesings in ’n enge verband met
vergewing van sondes geplaas word nie - nie slegs by Lukas nie, maar ook by die
ander twee Sinoptiese evangelies. Dit gebcur op paradigmatiese wyse in die
verhaal van die genesing van die verlamde man (Lk 5:17-26), waarna ons
trouens reeds verwys het. Hier verseker Jesus die geteisterde persoon eers dat
sy sondes vergewe is; eers daarna, in rcaksie op die proteste van die Fariseérs,
verklaar Hy (vs 23v):

Wat is makliker? Om te sé: ‘Jou sondes is jou vergewe,” of
om te s€: ‘Staan op enloop’? Maar Ek gaan nou vir julle die
bewys lewer dat die Seun van die mens volmag het om op
aarde sondes te vergewe. Toc s€ Hy vir die verlamde man:
‘Ek s€ vir jou: Staan op, vat jou draagbaar en gaan huis toe’.

Agter hierdie vertelling - ten minste soos Lukas dit interpreteer - 1€ die siening
dat liggaamlike genesing nie in isolasie verstaan mag word nie, maar as iets wat
in ’n veel wyer konteks plaasvind, veral dat genesing en die aankondiging van
sondevergiffenis saam hoort. Meer spesifiek as wat Markus en Matteus dit
doen, probeer Lukas om ’n soort korrelasie tussen Jesus se woorde en dade
(veral sy wonders) te skep. Terwyl Markus 'n groter klem op Jesus se lering en
prediking plaas, sien Lukas Jesus as dic Messias wat sowel verkondig as doen.
Hierdie twee aspekte van Jesus se bediening wil hy graag as ’n eenheid sien.
Albei gee uitdrukking aan Jesus se buitengewone gesag (vgl Lk 4:32, 36). Van
heinde en verre kom die menigtes om sowel na Hom te luister as om van hulle
sicktes genees te word (5:15; anders in Mk 1:45 en 3:8). Hy praat met hulle
oor die koninkryk van God en genees hulle sickes (9:11; anders in Mk 6:34).
Dic Emmausgangers kan daarom met oortuiging verklaar dat Hy ‘magtig was
in woord en daad voor God en die hele volk’ (24:19).

50



DIE KERK EN DIE BEDIENING VAN DIE GENESING

Dit is seker begryplik waarom Lukas, indien hy wel die ‘geliefde geneesheer’
van Kolossense 4:14 was, so 'n besonder groot belangstelling vir Jesus se
bediening van genesing sou hé. Ons moet egter onthou dat ’n geneesheer in
Lukas se tyd in feitlik geen enkele opsig met 'n moderne mediese praktisyn
vergelyk kan word nie. Op die meeste kan ons miskien bepaalde parallelle tus-
sen hom en ’n tipiese kruiedokter van Afrika sien.

Ewe min kan ons die moderne praktyk van geloofsgenesing sonder meer as die
verlengstuk van Jesus se bediening van genesing sien. Die verskille is te opval-
lend. ’n Baie kort historiese oorsig in hierdie verband mag ons help om iets
hiervan te verstaan.

Dic Christelike kerk het vanaf sy geboorte-uur ’n besondere bewoénheid gehad
met mense wat liggaamlik en geestcelik siek was, ja, met almal wat op een of
ander wyse slagoffers van omstandighede of van die samelewing was. In sy
klassieke werk oor die sending en uitbreiding van die Christelike kerk ge-
durende die eerste drie eeue, het Harnack ’n lang hoofstuk aan die vroeé
Christene se ‘gospel of love and charity’ gewy (1962:147-198). Op grond van
noukeurige navorsing het hy 'n merkwaardige beeld van die jong kerk se
betrokkenheid by armes, wese, sickes, mynwerkers, gevangenes, slawe en reisi-
gers saamgestel. ‘The new language on the lips of Christians’, skryf hy, ‘was
the language of love. But it was more than a language, it was a thing of power
and practice’ (:149).

Ons moderne hospitale het hulle wortels in hierdie bedicning van die vroeé
kerk, en het van die begin af uitdrukking gegee aan die omvattende verlossing
wat in Jesus Christus gekom het. Met die opkoms van die monnikewese in die
vroe¢ Middelceue was elke klooster tegelyk 'n plek van genesing, waar ’n alles-
omvattende bediening beoefen is.

Hierin het egter mettertyd ingrypende verskuiwings gekom. In dic loop van die
Middeleeue het die bediening van die genesing al meer los geraak van die om-
vattende bediening van die kerk. Hospitale het inrigtings op hulle eie geword.
N4 die Protestantse Hervorming, toe so 'n groot premium op (korrekte)
woord-verkondiging geplaas is, is sickte en genesing gaandeweg na die uiterste
periferie van die kerk se teologiese belangstelling en bediening gestoot. Die
grociende populariteit van allegoriese prediking, waarin fisiese armoede, blind-
heid en sickte vergeestelik is en as verwysings na 'n verskeidenheid van sondes
opgevat is, het ook tot die evolusie van hicrdie tendens bygedra (vgl Borgen
1981:91v).

51



Vanaf die sewentiende eeu het die Verligting ook sy deeltjie tot hierdie toe-
nemende versplintering van die heelheid van Jesus se bediening bygedra. René
Descartes het die menslike gees as res cogitans (denkende subjek) verstaan en
die menslike liggaam as res extensa (objek, afsonderlik van die gees). Téén
Descartes se aanvanklike bedoeling in, het hierdie standpunt mettertyd daartoe
gelei dat die menslike liggaam op objektiewe wyse as voorwerp geanaliseer,
gedissekteer en bestudeer kon word. Hierdie benadering, wat vandag nog
algemeen voorkom, het ’n geweldige groot invloed op ons verstaan van siekte
en genesing uitgeoefen (vgl Capra 1983:123-163). Genesing, ‘heling’, het oor-
spronklik in ’n nou verband met ‘heclheid’, ‘heil’ en ‘heiligheid’ gestaan (al
hierdie woorde is etimologies aan mekaar verwant), wat beteken het dat, in die
antieke wéreld, genesing ’n terugkeer tot omvattende heelheid en daarmee tot
heil beteken het. Die Ou-Testamentiese begrip sjaloom (wat ons in Afrikaans
baie ontoereikend met ‘vrede’ vertaal) gee hieraan uitdrukking: sjaloom
beteken liggaamlike gesondheid, sielsvrede, gesonde menseverhoudings,
sosialc geregtigheid, vrede met God. Nou is hierdie allesomvattende karakter
van ‘heil’ in stukke gebreek en het die dele alleen as losstaande fragmente bly
voortbestaan. Die vrede van die siel met God is losgemaak van geregtigheid in
die samelewing, gesonde menseverhoudings, en liggaamlike gesondheid. Om
‘te genecs’ het nou bloot beteken om “fisies gesond te maak’, en is losgemaak
van die wyer bediening van die kerk.

Dit was selfs die geval waar die kerk, in die moderne era, ‘sendinghospitale’ op
sy sendingstasies opgerig het. Alte dikwels het die sendinghospitaal in feitlik
geen verband tot die plaaslike kerk of gemeente gestaan nie. Die sending-
hospitaal was die ‘werkswinkel’ waar siek liggame gesond gemaak is. Deur
slegs op biologiese aspekte te konsentreer, het die geneesheer en sy of haar
personeel al verder wegbeweeg van genesing as sjaloom.

Terselfdertyd het die kerk al meer die ‘werkswinkel’ geword waar mense gees-
telike redding kon kry en waar ewemin van sjaloom tereg gekom het. En die
kerke of sendinggenootskappe wat hierdie twee ‘institute’ - die sending-
hospitaal en die kerk - naas mekaar aan die gang gehou het, het die oprigting
van sendinghospitale dikwels geregverdig met die argument dat dit mense vir
die woordverkondiging voorberei en ontvanklik maak. Die bediening van die
genesing is dus nie as integrale dimensie van die kerk se sending beskou nie,
maar as ’'n hulpmiddel wat ten doel het om ’n sagmaakproses aan die gang te
sit (vgl Bosch en Jansen 1968).

52



Aan die ander einde van die spektrum tref ons die groeiende beweging van
geloofsgenesings aan. Dit neem baie vorms aan. Ons hoor van ‘signs and
wonders’, ‘power enccunter’, ‘power evangelism’, en dies meer. Die uitgangs-
punt skyn te wees om Jesus as wonderwerker voor te stel, as sterker as al die
magte van Satan wat Jesus by wyse van 'n verskeidenheid van siektes opponeer.

Dit lyk my die neiging, veral by die moderne mens, om alles langs die weg van
mag en magsuitoefcning reg te kry, is baie diep gewortel. Dit kom nie slegs by
die kragvertoning van moderne genesingsdienste en manifestasies van ‘power
evangelism’ voor nie, maar ook by die hele moderne geneeskunde, insluitende
die wyse waarop ons dit dikwels in die konteks van ons sendinghospitale be-
oefen het. Ons verwys dan graag na Bybelse voorbeelde soos die manier
waarop die profeet Elia die Badlsprofete op die berg Karmel gekonfronteer
het en as’t ware 'n kompetisie tussen hulle god en sy God aan die gang gesit
het.

Dit lyk my egter nie korrek om vanuit sulke enkele voorbeelde universeel-
geldende reéls vir die kerk se bediening af te lei nie. Ons moet eerder na Jesus
kyk - en vir die doeleindes van hierdie publikasie veral na die wyse waarop
Lukas hom verstaan het en aan ons voorhou - om te sien of ons daar nie rig-
lyne vir ons moderne Christelike bediening van die genesing kan vind nie.

KRAG DEUR SWAKHEID

As ons dit doen - so lyk dit my - sal die klem in ons bediening eerder op die
element van matelose ontferming val. Daarmee saam sou ons in herinnering
kon roep dat die Christelike geloof 'n godsdiens van die kruis is, en dat die
kruis ons oproep tot swakheid eerder as krag, of liewer: tot krag deur swak-
heid. Paulus se tweede brief aan die Korintiérs is in sy geheel op die erkenning
van hierdie dimensie gebou (vgl Bosch 1979).

Ons aanbid ’'n Heer wat, toe Hy die keuse gehad het om Homself van die kruis
te verlos en daarmee sy krag en gesag buite alle twyfel te stel, gekies het om
aan die kruis te bly en daarmee nie Homself nie, maar ander te verlos (vgl Lk
23:35). Hy het geen behoefte of begeerte gechad om Homself sterker as ander
gode te bewys nie. Duisende van sy volgelinge het in die eeue daarna ’n mar-
telaarsdood gesterf, sonder enige wonderingrype van God in die laaste oom-
blik. Die Meester is vervolg en het gely: dit sal nie anders met sy dissipels
gaan nie. Die Meester was blootgestel, kwesbaar: so is hulle wat Hom volg,.
Hy nooi ons om Hom te volg ter wille van wie Hy is, nie ter wille van wat ons
hoop om daaruit te kry nie. Diegene wat Hom om enige ander rede wou volg,
is weggewys.

53



Dit is byvoorbeeld wat gebeur het op dic oewer van die See van Galilea, toe
5 000 mense Hom wou volg en Hom selfs met geweld koning wou maak (Joh
6:13) vanweé die wonder wat hulle beleef het, en nie ter wille van Homself nie
(vs 26). Is dit dan verbasend dat Johannes die sesde hoofstuk van sy evangelie
begin met ’n skare van meer as 5 000 (vs 10) wat rondom Jesus saamdrom,
maar daardie selfde hoofstuk afsluit met slegs twaalf wat by Jesus oorgebly
het? En sclfs vir hulle vra Jesus: ‘Wil julle nie ook weggaan nie?’ (vs 67). Dan
antwoord Petrus, namens die ander: ‘Here, na wie toe sal ons gaan? U het die
woorde wat ewige lewe gee...” (vs 68).

Die implikasie hiervan is duidelik: mense volg Jesus nie ter wille van wat hulle
daaruit kan kry nie, nie vanweg sy kragvertonings wat hulle na hulle asems laat
snak het en hulle bo alle twyfel oortuig het dat Hy sterker as enige ander mens
of god is nie. Hulle volg hom cenvoudig omdat hulle nic anders kan nie.

DIE CHRISTELIKE KERK: 'N ‘HELENDE GEMEENSKAP’

Dit is ’n les wat ons moeilik lcer, nie alleen in ons bedicning van genesing nie,
maar seer sekerlik ook daar. ’n Sendinggeneesheer wat in die laat vyftiger jare
by die Nederduitse Gereformeerde Kerk se sending in dic Transkei aangesluit
het, Gerrit Ter Haar, getuig hiervan. Hy het daar gekom in die tyd toe die
blanke se woord nog wet was en die blanke sendinggenecsheer soos ’n klein
koninkie in ‘sy’ hospitaal kon regeer. Intussen het omstandighede verander.
Transkei het onafhanklik geword en die posisie van blankes, ook van genees-
here, het baie onscker geword. ‘Sy’ sendinghospitaal het ’n regeringshospitaal
geword. Tog het Ter Haar aangebly, maar in ’n nuwe rol wat hy eers langsaam
cn met heelwat pyn en frustrasie kon aanleer. Die swaarste van alles was om
van mag afstand te doen. Gaandeweg het hy egter ontdek dat dit die enigste
manier is waarop hy werklik ’n bediening van genesing kon uitoefen: sonder
enige mag en waarborge. Hy skryf hicroor (Ter Haar 1986):

I honestly believe that having no power in a worldly sense is
to my advantage as a modern missionary. I have often com-
plained about it, but I have come to the realisation that it is to
my advantage. When I no longer have power to do what I
want to do, I am dependent on the ... Holy Spirit ... I cannot
force my way. It is a gentle way.

In die vorige hoofstuk het ek gesé dat ons nie op 'n dirckte wyse afleidings kan

maak uit wat Lukas oor Jesus se bediening teenoor die armes en verontregtes
s€ en dan van daar uit op 'n meganiese, ecn-tot-een-basis toepassings vir ons

54



eie situasie vandag kan aflei nie. Ons omstandighede en die samelewing waar-
in ons ons bevind, verskil te veel en te ingrypend van die wéreld waarin Jesus
geleef het. Ons sou dieselfde voorbehoude ten opsigte van ons bediening van
genesing moet maak. Ons kan Jesus nie sonder meer naboots nie. Ons kan
nie onseie situasie terugprojekteer na die eerste eeu en maak asof niks sedert-
dien gebeur het nie. Ons moet kennis neem van alles wat sedertdien gebeur en
ontwikkel het, ook op die gebied van die geneeskunde en alle verwante weten-
skappe. Ons moet dus doen wat Lukas reeds vir sy eie tyd, ’n halwe eeu na die
aardse lewe en bediening van Jesus van Nasaret, gedoen het, naamlik om vir
die kerk van sy tyd, vir die Christene van die tweede en die derde geslag wat
van hulle wortels in die Jodendom vervreemd geraak het, die verhaal van Jesus
so te vertel dat dit neerkom op ’n herinterpretasie vir nuwe omstandighede.

Juis deurdat hy dit gedoen het, het Lukas getrou gebly aan die ware bedoelinge
van Jesus. Anders gestel: Jesus het sy dissipels geinspireer om die logika van
sy eie bediening op 'n verbeeldingryke en kreatiewe wyse te herinterpreteer
binne die konteks van omstandighede wat in baie opsigtc nuut was en anders as
die omstandighede waarin hy sy eie bediening beoefen het.

As Lukas dus in die tagtiger jare van die eerste eeu oor Jesus se bediening van
die genesing skrywe, is dit nie met die bedoeling dat sy lesers op meganiese en
formalistiese wyse Jesus moes na-aap nie. Hy doen dit eerder in die hoop dat
hulle vir hulle eie konteks afleidings sal maak wat in harmonie is met die be-
diening van Jesus, ook al verskil dit ingrypend daarvan op die formele vlak. Sy
heel belangrikste boodskap, so lyk dit my, het te make met Jesus se gesindheid
van ontferming, van medelye met die lydendes, van mense in hulle lyding raak
te sien en hande na hulle uit te steek om sodoende - op watter konkrete wyse
ook al - hulle nood te lenig.

Vir die moderne geneeskunde het Lukas dan seer sekerlik ook die een en
ander te s€ asook vir diegene wat by een of ander bediening van geloofsgene-
sing betrokke is. Cliff Allwood, gewese sendinggeneesheer en tans hoof van
Psigiatrie by die Baragwanath hospitaal in Soweto, rig enkele behartigings-
waardige woorde aan elkeen van hierdie groepe as hy skrywe (1989:121):

Faith healing often raises awkward issues, especially when the
teaching of the particular church does not entertain the pos-
sibility of not being cured. It is a problem when faith is some-
how defined as that which ensures that God does what we
want. Sacramental healing as part of a Communion service is
usually a gentler alternative, concentrating more on wholistic

55



healing - the acceptance of reconciliation rather than a nar-
row emphasis on the curative aspects. But words such as ‘sin’,
‘forgiveness’ and ‘love’ are not part of the scientific medical
vocabulary.

Die bediening van die genesing in sendingperspektief gaan egter verder as die
praktyk van opgeleide medici en geloofsgenesers. Dit het ook met die
gemeente, met die kerk en die gewone lidmate te make. Gedurende die afge-
lope dekades hoor ons telkens van dic gedagte aangaande die kerk as ’n ‘heal-
ing community’. Dit strek verder as die enge en spesifieke terrein van die
genesing van sickes. Dit neem kennis van die feit dat ons ons in ’n siek
samelewing bevind en dat Christene geroep is om ’n helende bediening in sulke
omstandighede uit te oefen.

Die ‘sicktes’ waarmee ons in ons samelewing gekonfronteer word, is meer as
die spesificke liggaamlike kwale van mense. Trouens, oor die algemeen kan
ons hierdie kwale deesdae heel goed hanteer en verbysterende verligting ver-
skaf. Maar daarmee het ons genesingsbediening nog skaars begin.

Veral in ons eie land sal ons kerke ‘healing communities’ oor ’n baie wye vlak
moet wees: in 'n konteks van spanning, wantroue, korrupsie, vrees, haat, bit-
terheid, onsekerheid, en so meer, is ons geroepe om ’n bediening te beoefen
wat mense ontspanne maak, hulle help om hulle medemens te aanvaar en eer-
lik te behandel, en hulle vrees en haat in vertroue en liefde omskep. Dit bring
ons bediening baie naby die ander twee bedieninge wat ons reeds bespreek het:
goeie nuus vir sondaars en verlorenes, gocie nuus vir armes en verstotenes.

Ek sluit af met twee aanhalings wat iets van hierdie omvattende verstaan van
genesing - in die taal van Lukas se evangelie - aan ons deurgee. Die een van
Arthur Glasser (1986:415) is gerig aan die adres van diegene wat op ‘signs and
wonders’ en ’n ‘power encounter’ met bose magte konsentreer; die ander is
van John de Gruchy (1986) en is aan die Christelike praktyk van genesing in
die algemeen gerig. Glasser skryf:

Is it not rather solemnizing to realize that those most preoc-
cupied with physical and demonic realities appear not particu-
larly interested in responding to the demanding ethical and
social issues of our day?

56



De Gruchy (aangehaal deur Allwood 1989:124) sluit hierby aan:

A concern for health cannot be separated from a commit-
ment to social justice and transformation. Hence the connec-
tion in the Bible between social justice and ‘Shalom’. A heal-
ing ministry requires a prophetic-critical ministry; the one
without the other distorts the gospel of judgment and grace.

57



GOEIE NUUS VIR VREEMDELINGE
EN BUITESTAANDERS

KONFRONTASIE IN NASARET

Jesus van Nasaret het sy bediening begin in ’n konteks waar die Jode uiters
negatief teenoor alle nic-Jode gestaan het. Hulle het veral met twee nie-
Joodse volke tc make gehad: die Romeine en die Samaritane. Hulle het die
Romeinc gehaat en die Samaritane verag.

Om te sien hoe Lukas Jesus se bedicning binne hierdie situasie van spanning
verstaan het, begin ons weer met 'n verwysing na Jesus se optrede in Nasaret,
soos in Lukas 4:16-30 beskryf. Die verhaal begin daarmee dat die gemeente-
scun hartlik in sy tuisdorp verwelkom word. Die berigte oor sy bediening en
oor sy wonderwerke elders in Galilea het ook Nasaret bereik en die dorps-
mense is uitermate trots op die seun van die timmerman wat voor hulle oé
grootgeword het. Hy het hulle klein dorpie as’t ware op die landkaart geplaas
en almal val oor hulle voete om vriendelik teenoor hom te wees. Toe Hy op
die sabbatdag, ‘soos sy gewoonte was’, die sinagoge besoek, was dit vanself-
sprekend dat die gemeenteseun vandag sou preek. Sonder protes van enig-
iemand word die Jesajarol aan Hom gegee om daaruit te Ices en ’n kort preek
te lewer.

58



Die begin van die hele episode is dus uitermate positief. As ons nou egter na
die einde vandie berig kyk, kry ons ’n heel ander prentjie. Ons lees in verse 28
en29:

Almal in die sinagoge was woedend toe hulle hierdie dinge
hoor. Hulle het opgespring, Hom uit die dorp uitgejaag en
Hom gebring tot op die rand van die berg waarop hulle dorp
gebou was, om Hom van die krans af te gooi.

Dit is dus nou ’n heel ander storie! Net so eenparig as wat hulle hom ver-
welkom het, net so eenparig verwerp hulle Hom nou - soveel so dat hulle let-
terlik moord wil pleeg,.

Wat het tussen die aankoms van Jesus by die sinagoge en die woedende reaksie
van die gemeente aan die einde gebeur? In die volgende hoofstuk sal ek hier-
die vraag in meer besonderhede probeer beantwoord. Vir die huidige wil ek
aan slegs een moontlike rede vir die sinagogegangers se woede aandag gee,
naamlik Jesus se verwysings na Elia en die weduwee van Sarfat sowel as die
genesing van Nadman deur Elisa. Sowel die weduwee as Nadman was natuur-
lik nie-Jode, heidene.

Wat Jesus dus in werklikheid vir hierdie klompie vroom en wetsgetroue Jode
sé is dat God nie alleen die God van Israel is nie, maar ook die God van die
heidenvolke. Die groep wat daar vergader was, het 'n baie duidelike idee gehad
oor wie God uitverkies het en oor wie in die huis van die Here welkom was.

Hulle was baie seker: slegs volbloed Jode het gekwalifiseer. God se heil was
beperk tot Israel. Vir ander was die deure van die sinagoge gesluit, tensy hulle
proseliete word.

Jesus se optrede en woorde beteken effektief dat die sinagogegangers van
Nasaret se hele verwysingsraamwerk, hulle hele teologie, alles wat vir hulle
heilig was, onderstebo gekeer word. God is nie onherroeplik aan die Joodse
volk vasgebind en as’t ware aan hulle uitgelewer nie. As hulle sou weier om
positief op Jesus se bediening te reageer, sou God nie ten einde raad wees nie.
Die evangelie sal aan ander verkondig word en hulle sal dit aanneem.

Wat ons hier in die eerste hoofstukke van die evangelie lees, het opvallende
parallelle in die boek Handelinge. Daar vertel Lukas hoedat die evangelie keer
op keer vir die Jode aangebied word. Hulle weier egter, met die gevolg dat die
apostels dan na die heidene gaan. In Handelinge 13:46 haal Lukas Paulus en
Barnabas aan wat ‘reguit’ vir die Jode in Antiogi¢ (in Pisidi¢) sé:

59



Die woord van God moes eerste aan julle verkondig word.
Maar omdat julle dit verwerp en daarmee beslis dat julle die
ewige lewe nie werd is nie, gaan ons nou na die mense toe
wat nie Jode is nie.

Daar kan geen twyfel wees nie dat Lukas Jesus se bediening so verstaan het dat
Hy reeds by sy heel eerste openbare optrede die weg na ’n aanvaarding van en
sending onder die heidene aangedui het en juis daarom deur die Jode verwerp
is.

DIE SAMARITANE IN LUKAS SE EVANGELIE

In hierdie stadium - en trouens dwarsdeur sy aardse bediening - is Jesus (vol-
gens Lukas) nog net op implisiete wyse met ’'n sending onder die heidene besig.
Eers in die heel laaste hoofstuk van sy Evangelie meld hy uitdruklik dat Jesus
sy dissipels stuur om diec boodskap van bekering en vergewing van sondes na
die heidenvolke uit te dra. Eers dan word die sending onder die heidene dus
eksplisiet. Tog word die latere eksplisiete betrokkenheid dwarsdeur die Evan-
gelie van Lukas noukeurig voorberei.

Een manier waarop Lukas dit doen, is om verskeie verwysings na die Samari-
tane in sy berig in te vleg. ’n Vergelyking met die ander twee Sinoptiese
evangelies wys op ’'n opvallende verskil in hierdie verband. In Markus is daar
geen enkele verwysing na Samaria of die Samaritane nie. Matteus het slegs
één verwysing, en dit is 'n negatiewe een. Jesus stuur sy twaalf dissipels uit en
s€ onder meer vir hulle (Mt 10:5v):

Moenie met 'n pad na die heidennasies toe afdraai nie en
moenie in 'n dorp van die Samaritane ingaan nie. Gaan
liewer na die verlore skape van die volk Israel toe.

By Lukas is die situasie egter heeltemal anders. Hy het drie duidelike verwy-
sings na Samaritane, waarvan minstens twee positicf is>.

Ek verwys eers na die gelykenis van die barmhartige Samaritaan (10:25-37).
Die feit dat hierdie gelykenis onmiddellik op Lukas se berig oor die uitsending
van die dissipels volg (waarin Lukas nie die verbod van Jesus op besoeke aan
Samaritane, wat by Matteus voorkom, aanhaal nie), beteken dat dit as’t ware
antisiperend in die konteks van ’n sending buite Israel geplaas word. Jesus se
gehoor, insluitende sy dissipels, moes hierdie gelykenis besonder onsmaaklik
gevind het, selfs weersinwekkend. L W Mazamisa het onlangs (1987) ’n dok-

60



torale proefskrif oor die gelykenis geskryf. Hy wys op die feit dat, vir die
Joodse gehoor van Jesus, n Samaritaan ’n deur en deur negatiewe konnotasie
gehad het. Samaritane was nie werklik volledig mense nie, onder meer vanweé
hulle godsdiens wat volgens die Jode uit ’n gruwelike vermenging van Joodse
en heidense elemente bestaan het - ’n ware heksebrou.

By geleentheid het ’n groep Samaritane na Jerusalem gegaan, asof hulle die
Paasfees wou bywoon, en toe in die geheim die tempel binnegegaan en mens-
beendere daar rondgestrooi, wel wetende dat doodsbeendere die mees onreine
voorwerp vir Jode was. Hulle het dus die tempel op gruwelike en onver-
geeflike wyse verontreinig. By ’n ander geleentheid het die inwoners van ’n
Samaritaanse dorp een nag ’n groep Joodse pelgrims wat na die Paasfees in
Jerusalem op pad was, oorval en almal uitgemoor (vgl Ford 1984:83v). In die
o€ van die Jode het sulke optrede die Samaritane nie slegs tot vyande van die
Jodendom gemaak nie maar inderdaad ook tot vyande van God self.

Dit is interessant om te let op die verband waarin Jesus die gelykenis vertel.
Die aanleiding is 'n vraag van ’n skrifgeleerde oor die regte nakoming van die
Wet: ‘Meneer, wat moet ek doen om die ewige lewe te verkry? Toe Jesus
antwoord met die samevatting van die Wet as die betoning van liefde teenoor
God en liefde teenoor die naaste, kom die skrifgeleerde met ’n wedervraag:
‘Ja, maar wie is nou eintlik my naaste?’ Hierop volg dan die gelykenis.

Die hele verband suggereer aan die aanwesiges, insluitende die dissipels, dat
dit net Jode was wat die Wet kon vervul. Die luisteraars verwag dus dat die
priester en die Leviet die man wat onder die rowers verval het, sal help en
daardeur die Wet vervul: hierdie twee manne is immers mense wat die Wet
ken en elke dag daarmee werk! Tot almal se ontsteltenis is dit nie wat gebeur
nie. Die priester en Leviet loop verby, maar die Samaritaan - simbool van wet-
teloosheid, op die heel onderste trap van die godsdienstige en morele leer,
waarop die priester en die Leviet heel bo staan - ontferm hom oor die slagof-
fer.

Uit die hele verband is dit verder duidelik dat die slagoffer 'n Jood was, al
word dit nérens uitdruklik gesé nie. En Jode was nie toegelaat om enige lief-
dadigheid uit die hande van Samaritane te aanvaar nie; verder was hulle uit-
druklik verbied om van Samaritane olie en wyn te koop of in ontvangs te neem
(vgl Ford 1984:92v). In hierdie gelykenis gebeur die onverwagte en ongeoor-

61



loofde egter: ’n Samaritaan bewys barmhartigheid aan ’n Jood deur sy wonde
met olie en wyn te behandel! Hy laai hom boonop op sy pakdier, neem hom
na ’n herberg, betaal vooruit vir sy versorging, en onderneem om weer daar-
langs terug te kom en meer te betaal indien die aanvanklike bedrag nie
toereikend was nie.

’n Mens kan jou kwalik iets voorstel wat meer verbasend, ja, skokkend vir Jesus
se Joodse gehoor kon gewees het. Die strekking van die gelykenis is egter
duidelik: die Samaritane, wat deur die Jode gedemoniseer is, as onmense of
nie-mense beskou en behandel is, word deur Jesus gehominiseer, tot werklike
mense van vlees en bloed, net soos die Jode self, verhef. Waar Jesus op die
toneel verskyn, word elke ‘outsider’ ’n ‘insider’, word elke buitestaander ’n lid
van die binnekring, word elke vreemdeling ’n bekende en elke vyand ’n vriend.

Die ander positiewe verwysing na 'n Samaritaan het ek reeds in my vorige
hoofstuk bespreek: die berig oor die genesing van die tien melaatses (17:11-
19). Die verhaal speel hom af in die grensgebied tussen Galilea en Samaria,
waar die ellende van melaatsheid dic tradisioncle argwaan tussen Jode en
Samaritane uitgewis het; die verhaal suggereer naamlik (weer eens word dit
nie uitdruklik uitgespel nie) dat van die tien melaatses nege Jode was en slegs
een 'n Samaritaan. Van die tien ontvang slegs één iets meer as liggaamlike
genesing: hy ontvang ‘verlossing’, omvattende heil en heelheid.

In sy tweede boek ontwikkel Lukas dan sy ‘Samaritaanse teologie’ enduit. Die
opgestane Heer kondig aan dat, na Jerusalem en Judea, Samaria die eerste
ontvanger van die evangelie sal wees (Hand 1:8). Die berig hieroor volg dan
vanaf hoofstuk 8. Die sending onder die Samaritane is inderdaad ’n bewys van
’n fundamentele breuk met tradisionele Joodse opvattings.

LUKAS SE ‘SENDINGTEOLOGIE’

Hierdie breuk word deur Lukas noukeurig en vanaf die eerste hoofstuk van sy
Evangelie versigtig voorberci. Alles bly by vae aanduidings en sinspelings - die
woorde van die gryse Simeon dat God in die kindjie Jesus “n lig tot verligting
van die nasies’ gestuur het, Jesus se verwysings na die weduwee van Sarfat en
Nadman in sy preek in Nasaret, die berigte oor die Samaritane, die positiewe
houding van Jesus teenoor tollenaars en ander randfigure teen wie daar deur
die establishment gediskrimineer is, ensovoorts, ensovoorts. Al hierdie vertel-
linge sinspeel op wat later sou volg - ten minste vir dié wat ore het om te hoor
en o€ om te sien. Die toneel wat Lukas in die boek Handelinge ontvou, is dan
’n logiese konsekwensie van wat in die Evangelie slegs aangevoor is: dit wat
verborge was, wat slegs latent aanwesig was, word nou volledig geopenbaar!

62



Die ‘skakel’ tussen die twee dele van Lukas se verhaal, tussen wat latent is en
wat in die heldere daglig staan, vind ons in hoofstuk 24:45-49 van die Evan-
gelie:

Toe open Hy hulle verstand om die Skrif te verstaan. Verder
s€ Hy vir hulle: ‘So staan daar geskrywe: "Die Christus moet
ly en op die derde dag uit die dood opstaan, en in sy Naam
moet bekering en vergewing van sondes aan al die nasies
verkondig word, van Jerusalem af en verder." Julle is getuies
van hierdie dinge. En Ek sal die gawe wat my Vader beloof
het, vir julle stuur. Maar julle moet in die stad bly totdat julle
met krag van bo toegerus is.’

Hierdie woorde bevat, in 'n neutedop, Lukas se verstaan van die koms van
Jesus, naamlik dat Hy ’n finale breuk met die partikularisme van die Jodendom
van sy tyd ingelui het en die weg voorberei het vir die uitdra van die boodskap
van God se heil na alle mense, ongeag hulle etniese en religieuse agtergrond.
Lukas se ‘teologic van die sending’ - volgens die woorde van Jesus so pas aan-
gehaal - bevat dan die volgende elemente:

1. Sending is, vir Lukas, ’n vervulling van dic beloftes van die Skrif.

2. Dit word eers moontlik né die lyding, dood en opstanding van die Messias
van Israel.

3. Die boodskap van bekering en die vergewing van sondes bly altyd ’n inte-
grale deel van sending.

4.  Die boodskap is vir alle nasies bedoel.

5. Dit moet in Jerusalem begin, dit wil sé by die Jode en vanuit die
Jodendom.

6. Die taak word onderneem deur mense wat as ‘getuies’ bestempel word.

7.  Sending geskied in die krag van die Heilige Gees.

’n Mens sou kon s€ dat hierdie woorde van Jesus, wat Lukas reg aan die einde
van sy Evangelie plaas, die sleutel tot die verstaan van die hele Evangelie is, net
soos dit ook die verbinding tussen die Evangelie en die boek Handelinge vorm.

Die veelvuldige toespelings op en verwysings na nie-Jode wat in die Evangelie
voorkom, vorm dan as’t ware die goue draad wat dwarsdeur Lukas se evangelie

63



loop, die ‘vesels’ wat die verhaal van Jesus aan die verhaal van die vroeé kerk
vasbind. Van die begin van die evangelie af skryf Lukas met die oog op die
wéreldwye sending van die kerk, vanuit die vaste oortuiging dat die koms van
Jesus bedoel het dat alle grense tussen mense en groepe weggeval het en dat
daar by Hom en in sy gemeenskap ruimte vir almal is.

VOOROORDELE TEEN NIE-JODE

As ons nou na die boek Handelinge kyk, sal ons sien dat alles nie presies ver-
loop het soos die leser na aanleiding van die laaste perikoop van die evangelie
sou verwag het nie. Vooroordeel is iets wat stadig en moeilik sterf. Die
meeste mense het ’n desperate behoefte daaraan om vooroordeel aan die lewe
te hou, omdat dit hulle innerlike sekerheid gee en hulle houding en optrede
teenoor ander regverdig. Dit is dus, uit hierdie hoek gesien, nie verbasend nie
dat die eerste Christene (wat almal Jode was) moeite gehad met die idee dat
die gemeenskap van Jesus ruimte vir almal behoort te hé. Selfs die feit dat die
Heilige Gees op die Pinksterdag uitgestort is, het hulle nie in staat gestel om
sonder meer hierdie brug tussen Jodendom en heidendom oor te steek nie.

Ek het in ’n vorige hoofstuk verwys na die spanning wat op hierdie punt tussen
die ‘moedergemeente’ in Jerusalem en die dinamiese jong gemeente in Antio-
gié geheers het. Soos reeds verduidelik, moet ons die gemeente in Jerusalem
nie as 'n monolitiese blok verstaan nie. Daar was waarskynlik ten minste drie
faksies teenwoordig. Aan die ‘regterkant’ - as ons hierdie soort politicke
terminologie vir ’n oomblik mag gebruik - was die Judaiste wat tot geen kom-
promie bereid was nie en die Joodse identiteit tesame met die besnydenis as
onverhandelbaar beskou het. Erens in die middel was Jakobus, wat teen die
middel van die veertiger jare die leierskap van die gemeente oorgeneem het.
Hy het waarskynlik die steun van die meerderheid vir sy bemiddelende stand-
punt gehad.

Aan die ‘linkerkant’ van die spektrum was apostels soos Petrus en Johannes,
wat 'n meer akkommoderende houding teenoor die insluiting van heidene ge-
huldig het, maar tog bepaalde bedenkinge oor Paulus, Barnabas en die ander
leiers in Antiogié gehad het: dié manne, so het Petrus en sy makkers waar-
skynlik gedink, maak dit darem regtig onnodig moeilik vir ons wat hier in
Jerusalem probeer om simpatie vir hulle standpunt op te wek! In die geheel
gesien, was die toestand in Jerusalem dus nie veel anders as wat dit in die
meeste van ons eie gemeentes is nie: ook ons het maar ons faksies en span-
ninge as dit gaan oor die vraag van die insluiting van buitestaanders en vreem-
delinge!

64



PETRUS, DIE WEIFELENDE

Dit is die moeite werd om na Petrus se aarselende houding op hierdie punt te
kyk, soos Lukas dit vir ons skilder. N4 die moord op Stefanus, sé Lukas, het
daar ’n ‘hewige vervolging van die gemeente in Jerusalem begin’ (Hand 8:1).
Die gelowiges, skryf hy, is uitmekaar gejaag en verstrooi oor die gebiede van
Judea en Samaria. Hy teken egter ’n interessante uitsondering aan: die
apostels. Hulle het in Jerusalem agtergebly. Uit die verband lyk dit dus asof
dit veral die mense was wat met Stefanus se standpunt gesimpatiseer het, wat
vir hulle lewe moes vlug. Die apostels, insluitende Petrus, het skynbaar nie so
’n duidelike standpunt oor die aangeleentheid ingeneem nie en kon dit dus
waag om in Jerusalem te bly.

Die groep vlugtelinge begin egter dadelik met sendingwerk: in Judea en in
Samaria en selfs verder (vgl Hand 1:8!). Weldra ontvang die apostels berigte
oor bekeringe in Samaria. Hulle besluit om afgevaardigdes daarheen te stuur
om die werk daar op vaste voet te plaas. Hulle keuse val - sekerlik nie om
dowe neute nie - op Petrus en Johannes. Die Jerusalemse leiers het rede
gehad om te glo dat hierdie twee manne beter met die Samaritane sal opskiet
as party ander!

Twee hoofstukke later ontmoet ons Petrus weer. En nou sien ons dat hy, ten
spyte van die ondervinding in Samaria, nog maar steeds onder vooroordele
gebuk gegaan het! Drie visioene, waarin hy deur God beveel word om onreine
diere te slag en te eet, was nog nie genoeg om hom van sy vooroordele te
genees nie, want hy het kennelik moeite met die uitnodiging om na die heiden
Kornelius se huis te gaan®. Uiteindelik gaan hy wel, al was dit bra skoor-
voetend; hy bly propvol bedenkinge, veral aangesien hy rede gehad het om
bekommer te wees oor wat die reaksie van die ouderlinge in Jerusalem gaan
wees as hulle van hierdie eskapade te hore kom. Dit is blykbaar eers as hy
binne-in Kornelius se huis staan - binne-in die huis van ’n onbesnedene, waar
geen ware Jood sy voet sal sit nie - dat die weerstand en vooroordeel binne-in
hom begin verkrummel. Toe hy uiteindelik aan die woord kom, na Kornelius
se vriendelike verwelkoming, kon hy dit wat besig was om met hom te gebeur,
net nie meer binnehou nie: hy roep uit (Hand 10:34):

Waarlik, ek begryp nou eers dat God nie onderskeid maak
nie, maar uit enige volk die mense aanneem wat Hom vereer

en doen wat reg is.

Nou eers? Het Petrus dan nie kruis en dwars saam met Jesus deur die Joodse
land geloop nie? Het hy dan nie die wese, die kern van Jesus se lewe en be-

65



diening begryp nie, naamlik dat almal welkom is in die kring van Jesus? Het sy
besoek aan Samaria hom nog nie van sy vooroordeel genees nie? Blykbaar nie
heeltemal nie.

Trouens, selfs na die deurbraak in sy lewe en teologie wat hy by die besoek aan
Kornelius ondervind het, het Petrus nog probleme hiermee gehad. Hy het
naamlik, in ’n later stadium, na Antiogi¢ gereis, miskien om deel te wees van
die opwindende ontwikkelings daar. Hy het sonder enige probleme aan al die
aktiwiteite deelgeneem en ook - soos hy in Kornelius se huis gedoen het - saam
met nie-Jode geéet (vgl Hand 11:2; Gal 2:12). Later egter, toe die afvaardiging
uit Jerusalem opdaag wat aan Jakobus verslag moes doen oor die ontwikke-
lings in Antiogié het Petrus ‘hom onttrek en hom eenkant begin hou, omdat hy
bang was vir die voorstanders van die besnydenis’, met die gevolg dat selfs die
goeie en getroue Barnabas hom deur hierdie ‘huigelary’ laat meesleep het (Gal
2:12v).

Dit was dus baie moeilik vir Petrus - net soos dit nog steeds vir ons is - om
werklik te begryp en te aanvaar (en dan ook konsekwent daaraan vas te hou!),
dat daar in die gemeente van Jesus ruimte vir almal is en dat ons van genade
lewe.

By Paulus was dit skynbaar anders as by Petrus. Trouens, dwarsdeur Paulus se
bediening het dit die een oorheersende passie by hom gebly: Jood en heidenis
aan die kruis tot een nuwe mens herskep en dit is totaal onmoontlik om ’'n kerk
te hé wat selektief is, wat mense uitsluit, om welke maatskaplike of kulturele
rede ook al. Paulus het verstaan dat dit onmoontlik is om sendingwerk te
doen, tensy die sendeling en sy kerk deur woord en daad ’n einde aan diskri-
minasie maak en in Christus s¢ naam almal verwelkom en vir almal ruimte
maak.

LUKAS EN DIE JODE

Daar is nog een aspek wat verwant is aan die saak wat ons so pas bespreek het
en waaraan ons aandag moct gee. Daar is naamlik geleerdes wat argumenteer
dat Lukas self tog ’'n bietjie huigel as dit gaan om die insluiting van alle mense,
wie hulle ook al mag wees. Terwyl hy so hoog opgee oor die feit dat die Chris-
telike kerk ruimte vir nie-Jode moet maak, bevat sy twee boeke - so sé€ hierdie
geleerdes - niks anders nie as 'n volgehoue polemiek teen die Jode. Lukas, die
nie-Jood, bewys hiermee dus maar net sy eie bevooroordeeldheid. Hy is nie
werklik konsekwent as hy sy leser wil laat verstaan dat in Christus alle grense
weggevee is nie: volgens hom staan die Jode buite die bereik van God se

66



genade. En dit beteken dat ons nic soveel waarde aan sy kamtige groot-
hartigheid moet heg nie: hy is slegs na een kant toe groothartig. Die Jode
vorm vir Lukas op die meeste 'n soort donker agtergrond vir die heidene, wat
in die helder lig van God se genade staan. Vanaf hoofstuk 4 van sy Evangelie -
waar Jesus se eie dorpsmense Hom wil doodmaak, tot by die heel laaste verse
van die boek Handelinge, waar Paulus, met die hulp van aanhalings uit die Ou
Testament, vir die Jode in Rome sé dat hulle hoor en hoor en tog niks verstaan
nie, dat hulle kyk en kyk en tog niks sien nie, dat hulle verstand afgestomp is,
en dat hulle hul ore en o€ toegedruk het - berig Lukas oor en oor net dieselfde
ding: die Jode het Jesus en die Evangelie verwerp en kry nou, wat Lukas be-
tref, vanweé hulle verharding hul verdiende loon.

Sonder om in besonderhede op hierdie argumente oor Lukas se bevooroor-
deeldheid teenoor Jode in te gaan, wil ek - met behulp van ’n paar verwysings -
probeer aandui dat dit eerder lyk asof presies die teendeel die geval is, naamlik
dat Lukas tot die einde toe vashou aan die oortuiging dat daar ook vir die Jode
ruimte bly binne die gemeenskap rondom Jesus, ten spyte van hulle negatiewe
houding teenoor Jesus tot in daardie stadium.

In werklikheid gaan Lukas, die nie-Jood, uit sy pad om die kommunikasie-
kanale met die Jode oop te hou. Nérens noem hy - soos die Joodse evangelie-
skrywer Matteus doen - die Fariseérs ‘huigelaars’ en ‘blinde leiers’ nie. Hy
vertel van drie geleenthede waar Jesus deur Fariseérs uitgenooi is en vertel
selfs van ’n keer toe ’n aantal Fariseérs Jesus kom waarsku het dat Herodes
van plan is om Hom dood te maak (13:31).

Lukas pas ook nie die gelykenis van die boere en die wingerd op die priesters
en Fariseérs toe nie, soos Matteus wel doen. In sy verhaal oor die kruisiging
vertel Lukas nie dat die skare uitgeroep het ‘Laat sy bloed op ons en ons
kinders kom’ (Mt 27:25) nie; in plaas daarvan berig hy dat ’n ‘groot menigte
van die volk’ oor Jesus getreur en gehuil het (23:27). Dit is slegs volgens Lukas
dat die Gekruisigde bid: ‘Vader, vergeef hulle, want hulle weet nie wat hulle
doen nie!” (23:34), en uit die hele verband is dit duidelik dat hy hierby primér
dink aan die Joodse leiers wat Jesus vervolg het. Ook elders beklemtoon Lukas
dat die Joodse leiers uit onkunde opgetree het toe hulle Jesus laat kruisig het
(Hand 3:17; 13:27).

In die gedeeltes oor die aankondiging van Jesus se geboorte meld Lukas ook
met deernis die sentraliteit van Israel in God se bedoelinge. Maria sing in haar
loflied (Lk 1:54v):

67



(God) het sy dienaar Israel te hulp gekom
deur te dink aan sy beloftes van ontferming
soos Hy dit toegesé het aan ons voorvaders,
aan Abraham en sy nageslag tot in ewigheid.

In Sagaria se loflied weerklink dieselfde sentimente (1:68v):

Lofwaardig is die Here, die God van Israel,
want Hy het sy volk in genade opgesoek

en vir hulle verlossing bewerk.

’n Sterk Verlosser het Hy vir ons laat opstaan
uit die huis van sy dienaar Dawid.

Van Simeon word weer gesé€ dat hy ‘vitgesien het na die koms van die Verlos-
ser van Israel’ (2:25). Simeon prys God oor die ‘verlossing’ wat hy gesien het
(vs 30) en vir die lig wat God ‘tot eer van u volk Israel’ in die kindjie Jesus laat
skyn het (vs 32). Van die profetes Anna word gesé dat sy gepraat het ‘met
almal wat na die verlossing van Jerusalem uitgesien het’ (2:38).

Van ewe veel belang is die betekenis wat Lukas aan die stad Jerusalem heg.
Net soos vir die Jodendom van sy tyd was Jerusalem die heilige sentrum van
die wéreld, die plek waar die Messias sy verskyning sou maak en waar nie
alleen die mense uit die Joodse verstrooiing nie, maar al die nasies sou
vergader om God te prys. Vanaf hoofstuk 9:51 is Jesus op pad na Jerusalem
en word al die aandag van die leser gevra vir die feit dat Jesus onderweg is na
die stad waar die uiteindelike beslissing sal val. Byna geen geografiese be-
sonderhede word in die daaropvolgende tien hoofstukke, terwyl Jesus op reis
is, gegee nie; die leser word egter gedurig daaraan herinner dat Jesus op pad
na die heilige stad is (in 9:51, 53; 13:22, 33; 17:11; 18:31; 19:11, 28, 41). Die
begin van die reis word op plegtige wyse in hoofstuk 9:51 aangekondig: ‘En toe
die dae van sy opneming nader kom, het Hy sy aangesig gerig om na Jerusalem
te reis’ (Ou Vertaling). Tien hoofstukke verder, in hoofstuk 19:41 kondig
Lukas op dramatiese wyse die einde van die reis aan: ‘Toe Hy nog nader kom
en die stad voor Hom sien, het Hy daaroor gehuil’.

Alles wat volg - lyding, sterwe, opstanding, verskynings, en hemelvaart - vind in
Jerusalem plaas. In die finale perikoop van die Evangelie sé die opgestane
Heer aan sy dissipels dat die evangelie aan alle nasies verkondig moet word
‘van Jerusalem af en verder’ (24:47). Die heilige stad was dus nie net die eind-
doel van Jesus se aardse omwandelinge nie; dit was ook die plek van waar die
boodskap as’t ware in konsentriese sirkels sou uitkring: na Judea, Samaria, en
die eindes van die aarde (Hand 1:8).

68



Die toerusting ‘met krag van bo’ (Lk 24:49) vind ook in Jerusalem plaas, en
onmiddellik daarna begin die gelowiges met hulle sendingaksie - in Jerusalem.
Op verskeie plekke in Handelinge vertel Lukas van groot getalle Jode wat tot
bekering kom; die mees opsienbarende bekeringe vind egter in Jerusalem
plaas. Hier, in die hart van Israel, vier die evangelie sy grootste triomf (vgl Jer-
vell 1972:45v). In Handelinge 2:41 word berig van 3 000 Jode wat in Jerusalem
tot bekering gekom het; in hoofstuk 4:4 het die getal tot 5 000 aangegroei; in
5:14 lees ons dat ‘baie mense’ hulle by die gemeente gevoeg het; volgens hoof-
stuk 6:7 het ‘die getal gelowiges in Jerusalem ... geweldig toegeneem’; in hoof-
stuk 21:20 word aan Paulus vertel dat ‘duisende’ (muriades, letterlik:
tienduisende) Jode tot geloof gekom het.

LUKAS EN ISRAEL: ’N TRAGIESE VERHAAL

Ek sou nog baie meer voorbeelde kon aanhaal wat Lukas se intense bewoén-
heid oor en solidariteit met die Joodse volk illustreer, maar laat my hier halt
roep. Die skadusy van hierdie positiewe verhaal is dat tienduisende Jode nie
tot bekering gekom het nie, dat, namate heidene die kerk binnegestroom het,
Jode al meer huiwerig geword het om die boodskap van Jesus aan te neem, en
dat, in die tyd toe Lukas sy twee boeke geskryf het, die finale beslissing van die
Farisese leierskap in Jamnia reeds geval het: die ‘Nasareners’ is vervloek en
die deure van die sinagoges is vir hulle gesluit.

Mag die kerk nou maar tou opgooi wat die Jode betref? Het die Jode wat die
boodskap verwerp het, hulleself onherroeplik buite die bereik van die evangelie
geplaas? Is Gods finale oordeel reeds oor hulle gevel? Mag die Christene uit
die heidendom nou maar, wat die Jode betref, hulle hande in onskuld was?

Dit is soos sommige geleerdes Lukas interpreteer (vgl bv Jervell 1972:54v, 64,
68). Ander oordeel egter anders (vgl bv Tannehill 1985: passim). As ons aan
die woorde van Maria, Sagaria, en Simeon dink, is dit wel so dat die begin van
die evangelie in ’n onopgeloste spanning teenoor die einde van die boek Han-
delinge staan: aan die begin van die Evangelie word allerlei positiewe verwag-
tings ten opsigte van die verlossing van die Jode by die leser opgewek, verwag-
tings wat egter - vir die grootste deel - nie in die daaropvolgende geskiedenis
bewaarheid word nie. Dit lyk dus asof Lukas hiermee bewustelik en doelgerig
sy lesers daartoe wil lei om die verhaal van Israel en sy Messias as ’n tragiese
verhaal te lees en te verstaan (Tannehill 1985:73v).

Die hoop aan die begin van die Evangelie dat Israel positief op die koms van sy

Messias sou reageer, word dus nie bewaarheid nie. Daar is 'n onverwagte wen-
ding in die verhaal, want gebeure ontwikkel heeltemal anders. Reeds in die

69



Evangelie word die element van tragedie op verskillende maniere beklemtoon.
Daar is byvoorbeeld die teleurstelling en hartseer van die Emmausgangers wat
s€ ‘Ons het so gehoop dat dit Hy is wat Israel sou verlos!’ (24:21) - maar ons
hoop is nie vervul nie.

Nog merkwaardiger is die vier gedeeltes in Lukas waar Jesus oor Jerusalem se
verwerping van Jesus en oor die stad se aanstaande verwoesting praat (13:33-
35; 19:41-44; 21:20-24; 23:27-31). Afgesien van die eerste een, kom al die
ander slegs by Lukas voor. Dit lyk asof hy die onmeetlike tragedie van Israel
wat sy rug op Jesus keer, oor en oor onder die leser se aandag wil bring.

Dit is belangrik om daarop te let dat nie een van hierdie berigte enige spoor
van leedvermaak of wraaksug aan die kant van Lukas verraai nie, asof hy hom
sou verlekker oor die oordeel van God oor die Jode en hulle stad. Nee, die
toon van al die berigte is simpatiek en die emosies wat hulle in die leser oproep
is dié van jammerte en pyn (vgl Tannehill 1985:75, 79, 81). Die leser kry die
gevoel dat Lukas, ten spyte van alle aanduidings tot die teendeel, nie absoluut
en finaal hoop verloor het vir die Jode nie.

’n Mens sou selfs kon sé dat sy hele tweedelige werk ontwerp is op die basis
van die oortuiging dat die finale beslissing nog nie gevel is nie en dat daar nog
hoop is. Dit is byvoorbeeld opvallend dat, in die boek Handelinge, Lukas ons
vertel dat die apostels altyd by Joodse sinagoges met hulle sendingwerk begin,
dat hulle as gevolg daarvan deur die Jode geopponeer word, en dan verklaar
dat hulle voortaan na die heidene sal gaan (vgl bv Hand 13:46).

Die verrassende is egter dat Paulus en die ander predikers nie doen wat hulle
s¢ hulle gaan doen nie! Selfs na die grootste provokasie en teenstand van die
kant van die Jode gaan hulle in elke volgende stad maar weer heel eerste na
die sinagoge. Dit is asof Lukas wou sé: die vroeé€ kerk kon hom nie versoen
met die feit dat die Jode nee gesé het nie; ons moet dus aanhou om die evan-
gelie aan hulle te verkondig: wie weet, miskien sal hulle eendag positief
reageer!

Jesus ween oor Jerusalem. Lukas ween ook. Jesus se verlange na Israel se
redding bly onvervuld; dieselfde geld vir Lukas se verlange. Maar die hoop bly
voortbestaan. Die totale verdwyning daarvan sou Lukas met 'n onoplosbare

70



geloofsprobleem laat. Dus bly die hoop voortleef. Jerusalem sal vertrap word
en die Joodse volk sal ly, maar dit alles sal be€indig word die dag wanneer
Jerusalem sal uitroep: ‘Loof Hom wat in die Naam van die Here kom! (Lk
13:35). Virdie huidige staar Lukas ’n tragedie in die gesig, maar anderkant die
tragedie bespeur hy die vae buitelyne van hoop. Selfs in die heel laaste toneel
in die boek Handelinge (28:23-28) preek Paulus dus nog vir die Jode!

Ek sluit hierdie gedeelte oor Lukas se beskouings in verband met die toekoms-
tige lot van die Jode nie in met die doel om daarmee aandag te gee aan die
hele aangeleentheid van sending onder die Jode vandag en aan die vraag of
sodanige sending geregverdig is al dan nie. Soietssou ons buite die kader van
hierdie klein studie voer. Ek sluit hierdie bespreking slegs in om daarmee aan
te dui dat Lukas dwarsdeur sy twee werke uitgegaan het van die veronderstel-
ling dat in die gemeenskap van Jesus daar ruimte vir almal is, of hulle nou
heidene en afgodedienaars is, en of hulle selfgeregtige en selfversekerde Jode
is wat glo dat hulle saak by God lankal in orde is.

God het maar één volk, die kerk van Jesus Christus. En in hierdie kerk moet
daar vir almal ruimte wees. Hier is daar geen buitestaander of vreemdeling
meer nie, maar slegs broers en susters. Hierdie interpretasie is so basies vir
Lukas, ja, vir die hele Nuwe Testament, dat dit eintlik vreemd is dat ons dit
vandag nog moet bepleit. As God niemand die rug toekeer nie, wie is ons om
dit te wil doen? As God ons in Christus onvoorwaardelik aanvaar het, wie is
ons om voorwaardes vir geloofsgemeenskap te stel?

1



DIE WRAAK WEGGENEEM!

VANWAAR DIE WRAAKGEDAGTES?

Ons keer nog 'n slag terug na Jesus se eerste preek in Nasaret. Ek het reeds
verwys na die eienaardige verloop van daardie hele berig. Dit begin sé positief:
met 'n gemeenteseun wat in sy tuisdorp verwelkom word en genooi word om te
preek, maar dit eindig verskriklik negatief: met die sinagogegangers wat hier-
die prediker probeer doodmaak.

Ek het reeds geargumenteer dat ten minste één rede vir die stemmingsveran-
dering van die gemeente gevind moet word in die feit dat Jesus sulke positiewe
dinge oor twee heidene - die weduwee van Sarfat en die Siriér Nadman - gesé
het. As ons eerlik wil wees, sal ons egter moet erken dat dit skaars genoeg
rede vir so 'n gewelddadige optrede van die kant van die gemeente was. Die
gemeentelede het immers die twee verhale geken, en al sou hulle nie van die
strekking van Jesus se sinspelings gehou het nie, was dit skaars voldoende rede
om hulle so wreedaardig te laat reageer.

Dit lyk dus asof daar in die hcle verhaal nog iets anders steek, iets wat ons
vandag nie so maklik raaksien nie, omdat ons die verband waarin die gebeure
hom afspeel, nie ken nie. As ons die verhaal, soos Lukas dit vir ons opteken,
noukeurig lees, sal ons trouens ontdek dat die verandering in die stemming van

72



die gehoor plaasvind reeds voordat Jesus na die twee Ou-Testamentiese voor-
beelde van God se ontferming verwys en dat die verwysing na Nadaman en die
weduwee van Sarfat dan uiteindelik die saak net vererger. Kom ons bekyk dus
die verloop van die verhaal van nader.

Nadat Jesus die Jesajarol van die sinagoge-amptenaar ontvang het, lees Hy ’n
paar verse daaruit en gaan sit, met die o¢ van almal in die sinagoge stip op
Hom gerig. Dan begin Hy preek. Van die inhoud van sy preek vertel Lukas
ons niks nie; hy haal net die openingswoorde aan: ‘Vandag is hierdie Skrif-
woord wat julle nou net gehoor het, vervul’ (vs 21).

Die volgende vers meld dan die reaksie op sy preek:

Almal het hulle instemming met Hom betuig en was ver-
wonderd oor die aangename woorde uit sy mond. En hulle
s€: ‘Is dit dan nie die seun van Josef nie?

Die volgende twee verse (23v) dui dan egter op ’n beslissende verskuiwing in
die atmosfeer:

Toe s€ Jesus vir hulle: Julle sal seker die spreekwoord aan
My wil voorhou: ‘Geneesheer, genees jouself’ en vir My sé:
‘Ons het gehoor wat alles in Kapernaum gebeur het. Doen
nou dieselfde dinge ook hier waar jy grootgeword het’. Maar
dit verseker Ek julle, s€ Hy verder, ‘geen profeet word in die
plek waar Hy grootgeword het, aanvaar nie’.

Eers hierna haal Jesus dan die voorbeelde van die weduwee van Sarfat en Naa-
man aan. Dit lyk dus byna asof provokasie van dic kant van die gemeente
daartoe gelei het dat Hy na hierdie voorbeelde verwys. Anders gestel: die ver-
wysing na hierdie twee figure was in sigself nie die oorsaak van die gemeente
se woede nie, maar, in 'n sekere sin, die gevolg van hulle antagonisme teenoor
Jesus. Maar wat het dan verkeerd geloop?

GALILEA: “N SIEDENDE KOOKPOT’

Om op hierdie vraag 'n antwoord te probeer vind, moet ons eers kyk of ons
kan vasstel hoe die gedeeltes wat Jesus uit die Jesajarol gelees het, deur dic
Jode van sy tyd verstaan is. Om dit vas te stel, keer ek eers weer kortliks na die
beginvan Lukas se Evangelic terug.

73



In die vorige hoofstuk het ek daarop gewys dat hierdie gedeelte - met name die
lofliedere van Maria en Sagaria en die woorde van Simeon - heelwat verwy-
sings bevat wat daarop sinspeel dat Israel se verlossing net om die draai was.
Josephine Ford meen dat Lukas doelbewus sy eerste paar hoofstukke so ge-
struktureer het dat dit die Messiaanse verwagtings van dié tyd in die kalklig sou
stel. Sy meen verder dat dit 'n getroue weergawe van die situasie in die Joodse
land aan die begin van die eerste eeu was. Palestina, s€ sy, was ’'n ‘siedende
kookpot’ in die eerste eeu (1984:1-12), en dit word weerspieél in die eerste
twee hoofstukke van Lukas. Sy gee dan ’n paar indrukke weer wat die vertel-
linge in die ecrste hoofstukke op die leser van destyds sou kon gemaak het
(1984:36):

Our examination of the infancy narratives has shown that the
war angel, Gabriel, appeared to Zcchariah and Mary .... The
names Jesus (Joshua), John, and Simeon are names found
among Jewish freedom fighters. The annunciation to Mary
and the Magnificat have political and military overtones ...
The shepherd verses have imperial overtones, and a heavenly
army appears to them. When Jesus is presented in the
Temple, two persons appcar, Simeon and Anna, who may
have been anticipating a political lcader.

U kan gerus weer die uitsprake van Maria, Sagaria en Simeon en die opmer-
king oor Anna wat in die vorige hoofstuk aangehaal is, nagaan met hierdie
opmerkings van Josephine Ford in gedagte; u sal dalk saamstem dat hulle
nogal sin maak! Die feit dat, volgens Lukas, Jesus se geboorte met die eerste
rondte van die Romeinse sensus saamgeval het, wys in dieselfde rigting as Ford
se gevolgtrekkings: die sensus het naamlik die Jode met magtelose woede ver-
vul: hulle was verbitterd oor die feit dat hulle na hulle plckke van oorsprong
moes reis om hulle eie uitbuiting deur die Romeine nog makliker te maak,
maar hulle was totaal magteloos om iets daaraan te doen.

Soos reeds cerder aangedui, weet ons uit Gamaliél se toespraak voor die
Joodse Raad (Hand 5:37) dat Judas die Galileér (die Joodse geskiedskrywer,
Flavius Josefus, beskou hom as die ‘vader’ van die Selote-beweging) in die tyd
van die sensus 'n opstand teen die Romeine gelei het en daarin geslaag het om
'n groot deel van dic Joodse volk agter hom te verenig, maar dat hy om die
lewe gebring is terwyl sy volgelinge uitmekaar gejaag is. Ook dit bevestig die
siedende onrus net onder die oppervlakte, wat in die geval van Judas deur die
oppervlakte gebreek het - met tragiese gevolge vir homself en sy ondersteu-

74



ners. En Judas was maar een van verskeie leiers van gewapende opstande teen
die Romeine gedurende die eerste eeu van ons jaartelling (vgl verder Ford
1984:9v).

Galilea, waar die betrokke Judas vandaan gekom het, was inderdaad, soos
Ford dit stel, ‘rife with revolutionaries and apocalyptic thinkers’ (1984:53), en
Nasaret was seer sekerlik geen uitsondering nie. Slegs ses kilometer noord van
Nasaret het die dorp Sefforis gelé. Tydens die opstand van Judas het die
inwoners van hierdie dorp hulle by die rebelle aangesluit. Quintilius Varus, 'n
Romeinse generaal, het die opstand wreed onderdruk, twee duisend van die
dorp se manlike inwoners langs dic paaie aan kruise gehang en die res van die
bevolking weggevoer en as slawe verkoop. Dit was seer sekerlik nie die soort
optrede wat gehelp het om die Nasareners vriendeliker teenoor die Romeine
te stem nie.

JESAJA 61 IN DIE EERSTE EEU

In die lig van bogenoemde: wat sou Jesus se gehoor verwag het toe hulle Hom
uit Jesaja 61 hoor lees het? Die woorde is oorspronklik gerig aan die Jode wat
uit Babel teruggekeer het en wat oor Sion getreur het (Jes 61:3), neerslagtig
omdat hulle hul vryheid verloor het en omdat hulle land verwoes was. Maar
nou belowe Jesaja 61 juis aan hierdie gewese bannelinge 'n totale ommekeer in
hulle teenswoordige haglike toestand. Israel sal herstel word, sé die profeet,
want die Here sal die aaklige hede omskep in 'n toestand van ewige geluk. Nie
alleen dit nie: hulle sal ook hulle onderdrukkers in gelyke munt terugbetaal
deurdat die bordjies netjies verhang sal word:

Uitlanders sal in julle diens wees

julle kleinvee oppas,

vreemdes sal in julle lande

en julle wingerde werk ...

Julle sal van die rykdom van die nasies geniet,
die trotse eienaars word van hulle besittings

(Jes 61:5v)
Die profeet voorspel dus nie alleen die ‘genadejaar’ van die Here (dit wil sé€ die
Jubeljaar) nie: hy kondig ook die ‘dag van die wraak van onse God’ aan (vs 2:

Ou Vertaling), met ander woorde: vergelding, en wel op Israel se vyande (vgl
Albertz 1983:188v). Die profesie antisipeer 'n tockomstige situasie waarin

75



vreemdelinge die diensknegte van die Jode sou wees (vs 5-7) en nie omgekeerd
nie, soos dit was tydens die neerskryf van hierdie woorde en ook in die tyd van
Jesus se optrede in Nasaret.

Watter sentimente sou die aanhoor van sulke woorde in Jesus se gehoor wak-
ker maak? Ford (1984:55) skryf:

The text would be heard in a similar way in the first century
CE, but the expectation would be release from Roman, not
Babylonian, domination.

Ford vestig ook die aandag op ’n fragment van die sogenaamde Qoemran-
geskrifte wat maar eers onlangs in grotte langs die Dooie See ontdek is. In
hierdie dokument - wat 11 Q Melchizedek gedoop is - word 'n dramatiese
wending in die idee van die Jubeljaar aangekondig. Heelwat meer aandag
word aan die element van wraak en vergelding gegee as aan die element van
regstelling van sosiale wantoestande. Onder God se gevolmagtigdes in hierdie
verband is die priester-koning Melgisedek, wat ’n dag van slagting vir die god-
deloses sal inlui, met name vir Israel se vyande. In die lig hiervan interpreteer
Ford dan die omstandighede in die Nasaretsinagoge soos volg (1984:59v):

Thus when Jesus read Isaiah 61 in the synagogue, the con-
gregation probably expected him to announce vengeance on
their foes, especially the Romans, which vengeance was seen
as a preliminary step toward the time of salvation.

As Ford reg het, verduidelik dit miskien die aanvanklike positiewe reaksie op
Jesus se optrede: die o€ van almal in die sinagoge is stip op Hom gevestig (vs
20), en wel in die gloeiende verwagting dat hulle nou ’n ‘revolusionére’ preek
sou hoor. Hierdie verwagting was miskien nog verder aangevuur deur die
openingswoorde van Jesus: ‘Vandag is hierdie Skrifwoord wat julle nou net
gehoor het, vervul’ (vs 21). En almal skuif reg om ’n vuurwarm preek te hoor
waarin die geweld en onderdrukking van die kant van die Romeine aan die
kaak gestel sal word!

Maar miskien was die o€ wat so stip op Jesus gevestig was, nie o€ vol verwag-
ting nie, dog eerder o€ vol agterdog. Want u sien, volgens Lukas het Jesus
alleen die eerste deel van Jesaja 61:2 gelees, tot by die woorde ‘om die
genadejaar van die Here aan te kondig’. Hy hou op met lees net voor die
woorde wat lui: ‘en ’n dag van die wraak van onse God’ (Ou Vertaling van
Jes 61:2b).

76



Om te begryp wat hier gebeur het, sal dit help om iets te verstaan van die
gebruik van parallelismes in Hebreeuse poésie. Ons tref hierdie verskynsel
veral in die Psalms aan. Dit kom daarop neer dat dieselfde stelling op twee
maniere gemaak word, dikwels so dat eers die positiewe en dan die negatiewe
sy daarvan uitgelig word. Die twee sinne beteken egter wesenlik dieselfde, en
die herhaling van die stelling op twee verskillende wyses is ’'n manier om klem
daaraan te verleen. ’n Mens laat ook nie een van die dele van die parallelle
stelling weg nie. Die twee sinsnedes in Jesaja 61:2 verwys dus ook na twee
kante van dieselfde saak: die keersy van die genadejaar is die dag van wraak,
en die twee hoort onlosmaaklik bymekaar. Jesus doen egter iets ongehoords:
Hy laat die tweede deel weg!

En dit is nie al nie. Hy laat ook die res van die profesie weg, waarin die totale
omkeer van Israel se haglike toestand in helder kleure geskilder word. Deur
dit te doen, laat Hy dus alle elemente weg wat spesifiek na Israel of Sion ver-
wys sowel as daardie elemente wat negatiewe uitsprake oor ander volke maak.
En die gemeente wonder: Wat voer Hy in die mou? Waarom laat Hy die ge-
deelte oor die wraak weg? Wil Hy miskien suggereer dat daar geen ruimte vir
vergelding meer is nie? Dit skyn inderdaad te wees wat Hy wil doen! Waar
11 Q Melchizedek sowel as die oorgrote meerderheid van die Jode van daardie
tyd Gods heil tot slegs die Jode wou beperk, herinner Jesus sy luisteraars aan
God se ontferming oor heidene (die weduwee van Sarfat en Nadman), dit wil
s€ God se genade oor Israel se vyande. En hierdie toedrag van sake vervul sy
gehoor met wrewel (vgl Ford 1984:61).

LUKAS 4:22

Dit was hierdie omstandighede wat 'n verskeidenheid Nuwe Testamentici ge-
noop het om weer ’n keer noukeurig na die hele berig te kyk. Sommige van
hulle (onder andere Joachim Jeremias) oordeel dat ons die sleutel tot die
gebeure moet gaan soek in die dramatiese wyse waarop Jesus die Skriflesing
staak net voor die verwysing na die dag van wraak - dic één gedeelte waarvoor
die sinagoge gesit en wag het! Jesus het die onvoorstelbare gedoen: Hy het
hierdie woorde weggelaat. En dit is miskien waarom sy luisteraars nou so stip
na Hom kyk: hulle voel hier kom moeilikheid; hulle is vervul met agterdog en
gereed om te protesteer, ja, om indien nodig selfs méér as dit te doen!

Vers 22 bly egter ’n probleem, want hier lyk dit dan asof die gehoor positief op

sy preek reageer! Die Afrikaanse vertaling van hierdie teks stem ooreen met
die meeste vertalings in ander tale:

77



Almal het hulle instemming met Hom betuig en was ver-
wonderd oor die aangename woorde uit sy mond.

Joachim Jeremias (1958:41-46) en andere het dus besluit om hierdie teks en sy
vertaling weer 'n keer goed te bekyk. Hy stel voor dat ons dit heel anders moet
vertaal as wat algemeen gebeur en stel die volgende vertaling voor:

Hulle het almal eenparig geprotesteer en was ontstel dat Jesus
(net) woorde van genade verkondig (en die verwysing na die
goddelike wraak weglaat).

Ons kan nie hier ingaan op Jeremias se noukeurige argumente ter ondersteu-
ning van hierdie vertaling nie, wat so drasties van die gebruiklike weergawe van
die teks verskil. Ek sou slegs wou sé€ dat dit die enigste vertaling is wat ons
help om sin te maak uit wat Lukas probeer het om aan sy lesers deur te gee’.
As ons die teks op hierdie manier vertaal, volg die verdere verloop van die ver-
haal volkome logies; wanneer die gemeentelede hulle skok oor sy preek uit-
spreek of ten minste duidelik te kenne gee, is dit begryplik dat Jesus daarop
reageer deur onder meer te sé dat geen profeet aanvaar word in die plek waar
hy grootgeword het nie (vs 24).

Al meer Bybelwetenskaplikes steun Jeremias se interpretasie. Josephine Ford
redeneer byvoorbeeld dat Lukas hierdie vertelling doelbewus ingevoeg het om
’n kontras te vorm met die eerste hoofstukke van sy Evangelie, waar die poli-
ticke Messiasverwagting van die Jode so prominent aan die orde gestel was.
Lukas wil wys dat die werklike Messias radikaal anders is as wat die verwag-
tings van die eerste twee hoofstukke suggereer. Ek haal Ford (1984:136) weer
aan:

In his fourth chapter Luke introduces the awaited leader. He
is wholly transformed. He is the Anointed of God who will
announce a year of favor for both the Jews and their
opponents. His message is received with such astonishment
and hostility that his fellow citizens try to assassinate him.

DIE EINDE VAN ALLE VERGELDING

Waarom het ek so lank en so uitvoerig by hierdie episode stilgestaan? Eers-
tens, vanweg die feit dat - soos reeds verskeie kere gesé is - die Nasaretverhaal
’n samevatting is van Lukas se hele boodskap aangaande Jesus; in hierdie peri-
koop gee Lukas, op kompakte en paradigmatiese wyse, die inhoud van sy hele

78



Evangelie en die boek Handelinge weer. En tweedens, omdat die afwesigheid
van wraak wat ons in hierdie verhaal vasgestel het, inderdaad soos 'n goue
draad dwarsdeur die Evangelie loop. Dus, al sou die vertaling van Lukas 4:22
en die uitleg van die hele vertelling, soos hierbo uiteengesit, in twyfel getrek
kon word of as synde te hipoteties van die hand gewys word, is die sentimente
wat uit hierdie interpretasie spreek, sonder enige twyfel ’n getroue weerspieél-
ing van die lewe en bediening van Jesus soos Lukas dit aan ons voorhou.

In Lukas 7:22v, byvoorbeeld, antwoord Jesus op die vraag van Johannes die
Doper of Hy die Een is wat sou kom en of die Jode iemand anders moes ver-
wag. Hierdie antwoord van Jesus bevat weer - net soos die geval was met sy
Skriflesing in die sinagoge van Nasaret - 'n samevlegting van verskeie kort
gedeeltes uit die Jesajaboek (drie gedeeltes in hierdie geval: 35:5v; 29:18v;
61:1). As ons hulle nagaan, sal ons vind dat elkeen van die perikope waaruit
hulle kom, verwysings na goddelike wraak bevat (35:4; 29:20; 61:2). Maar
weer ecns laat Jesus hierdie verwysings weg. Dit kon beswaarlik onopsetlik of
toevallig gewees het. Daarom die byvoeging: ‘En gelukkig die man wat nie
aan My begin twyfel nie’ (Lk 7:23). Met ander woorde: Geseénd is elkeen wat
nie aanstoot neem aan die feit dat die era van heil verskil van wat hy of sy ver-
wag het nie, dat God se ontferming oor uitgestotenes en vreemdelinge - selfs
oor Israel se aartsvyande - die goddelike wraak tersyde gestel het!

Ek het reeds uitvoerig na Jesus se houding teenoor die Samaritane verwys. In
ten minste een Lukas-perikoop oor Samaritane wat ek nog nie van nader bekyk
het nie, spreek dieselfde gesindheid van volkome afwesigheid van wraak. In
hierdie evangelie ontmoet ons die Samaritane die eerste keer in hoofstuk 9:51-
56, reg aan die begin van Jesus se reis na Jerusalem wat op so ’n plegtige wyse
aangekondig word (9:51 - vgl veral die Ou Afrikaanse Vertaling). Saam met sy
dissipels steek hy die grens tussen Galilea en Samaria oor en vra slaapplek in
die eerste Samaritaanse dorp waar hulle sou deurreis. Die Samaritane weier
egter om vir hulle verblyfplek te gee, ‘omdat Hy na Jerusalem op pad was’ (vs
53). Jakobus en Johannes is onmiddellik ontstoke. Hulle onthou ’n Ou-
Testamentiese geval: Elia wat vuur op sy vyande afgebid het. En hulle s€ vir
Jesus: ‘Here, wil U hé ons moet vuur uit die hemel afroep om hulle te
verteer? (vs 54). Maar, vertel Lukas, Jesus het hulle ‘skerp tereggewys’ en na
’n ander dorp vertrek. Hy weier om enige ruimte aan gedagtes oor vergelding
- ‘die dag van die wraak van onse God’ - af te staan.

As ons saam met Lukas na die laaste dae van Jesus se aardse lewe kyk, word
hierdie tendens nog verder versterk. Trouens, Jesus se gedrag dwarsdeur sy
gevangeneming, verhoor en teregstelling, soos Lukas dit skilder, onderstreep sy
onwrikbare toewyding aan geweldloosheid (vir besonderhede, vgl Ford

79



1984:108-135). En as Petrus een van die mans wat gekom het om Jesus ge-
vange te neem, se oor afkap, genees Jesus dit (sy laaste wonderwerk!).

Uiteindelik kulmineer alles in Jesus se gebed aan die kruis (wat net by Lukas
voorkom): ‘Vader, vergeef hulle, want hulle weet nie wat hulle doen
nie!” (23:34). Dit is ook net Lukas wat vertel dat Jesus Hom in ontferming en
vergifnis tot eenvan die twee moordenaars aan die kruis gewend het (23:43).

Selfs terwyl Hy die dood van ’n slaaf en 'n misdadiger sterf, tree Hy in liefde en
deernis teenoor sy vyande én teenoor uitgeworpenes op; deur dit te doen, be-
oefen Hy ’'n etiek wat totaal verskil van die militante ideologie van sowel die
onderdrukker as die onderdrukte. Die Jubeljaar was veronderstel om op die
Groot Versoendag te begin. Miskien wou Lukas sé dat daardie Dag begin het
toe Jesus, as die nuwe hoépriester van 'n nuwe versoendag, aan die kruis vir
sondaars - Jode en heidene - ingetree en gesterf het.

Die gebeurtenisse aan die einde van sy aardse lewe bevestig en aksentueer dus
op dramatiese wyse die strekking van Jesus se bediening in die sinagoge van
Nasaret. Soos baie ander elemente van Jesus se bediening volgens Lukas,
bevat die Nasaretberig ’n uitdruklike uitdaging aan die Joodse gemeenskappe,
wat dreiging en moord geblaas het, om van hulle wraakgedagtes afstand te
doen. Ek het daarop gewys dat die woorde wat Jesus in die Nasaretsinagoge
uit die Jesajarol lees (Lk 4:18v) die eerste direkte woorde van die volwasse
Jesus is wat Lukas in sy Evangclie opteken. En hierdie eerste woorde van sy
openbare bediening was woorde van vergewing en genesing, nie van wraak en
verwoesting nie. Ford (1984:62) skryf:

It is against this background, which breathed a relentless,
vengeful holy wrath against the pagans, and the increased
expectation of a second coming of Melchizedek, who would
wreak divine vengeance on the gentiles, that the Lukan
pericope as a whole must be understood.

DIE BEDOELING VAN LUKAS

Lukas skryf sy Evangelie tydens die naweé van die verwoesting wat die Joodse
Oorlog oor die Joodse land gebring het en waarin die politicke aspirasies van
die Selote verpletter is. Hy hct gesien hoedat haat en wraak mense totaal
verteer en tot verskriklike dade gelei het. Baie van Lukas se lesers het onder-
vinding van omstandighede in ’n land wat deur oorlog en onrus geteister is en

80



wat deur vreemde troepe beset is wat dikwels die gewone bevolking mishandel
en geterroriseer het. Vir baie van sy lesers was geweld en grootskaalse
maatskaplike ontwrigting vir baie jare hulle daaglikse brood (vgl Ford 1984:1-
12).

Hy het ook geweet: wraak en haatgedagtes was in sy eie tyd nie tot Jode
beperk nie; ook die Romeine wat oor die Jode geregeer het, was vervul met
haat vir die Jode, veral vanweé hulle taaie weerstand en weiering om met die
stelsel saam te werk en vanweé hulle grenselose hardkoppigheid. Bo alles het
die Romeine die Selote gehaat, veral daardie groep binne die Selote wat as die
sicarii (draers van die sica, of kort dolk) bekend gestaan het: die mense wat
die Romeinse soldate in die nou gangetjies van die stede voorgelé en doodge-
steek het. Die Romeinc se haat was ten minste ten dele uit vrees gebore, vir
hierdie onpeilbaar vreemde volk wat hulle nie werklik kon tem of onderkry nie,
vir hicrdie volkie wat dic magtige Romeinse Ryk meer irritasie besorg het as al
die ander verowerde gebiede tesame.

Wraak en haat kom dus op uit onmag, die onmag van die onderdrukte wat
geen hoop op bevryding meer het nie. Maar dit leef ook in die hart van die
hecrser wat vasklem aan sy voorregte en bang is dat hy daardie voorregte sal
verloor. Haat spruit voort uit bitterheid sowel as vrees.

Almal, Romeine sowel as Jode, het, in die ware sin van die woord, die wind
gesaai en die stormwind gemaai. En nou konfronteer Lukas hulle met ’n uit-
daging: dié van Jesus en sy kragtige boodskap van geweldlose verset en, bo
alles, van liefde vir die vyand, deur woord en daad. Die vrede wat Jesus bring,
word nie met wapengeweld verwerf nie, maar langs die weg van liefde, vergif-
fenis, en die opname van die vyand in die verbondsgemeenskap.

Elkecn wat in Jesus glo, is welkom: dit is die verstommende ontdekking wat
Petrus doen toe hy die heiden Kornelius in sy huis ontmoet (Hand 10:34).
Maar reeds by sy eerste openbare optrede, in sy tuisdorp, het Jesus die Joodse
gemeente se ‘etiek van uitverkiesing’ aan die kaak gestel (vgl Nissen 1984:75v);
vanaf die Nasaretvertelling vestig Lukas sy lesers se blik op die Christelike
gemeente, waarin daar ruimte is vir arm en ryk, Jood en heiden, selfs onder-
drukker en onderdrukte.

Maar natuurlik, waar hierdie uiterste maatskaplike en etniese kategorieé

mekaar aanvaar, gebeur iets fundamenteels ten opsigte van ryk en arm, ten
opsigte van onderdrukker en onderdrukte, ten opsigte van Jood en Romein.

81



WEER EENS: DIE VIER JOODSE GROEPE

Ek keer kortliks terug na die vier Joodse godsdienstige groepe waarmee ons
begin het en probeer aantoon hoe Jesus, soos Lukas Hom verstaan het, verskil
het van die etos van al vier.

Toe Jesus met sy bediening in Nasaret en elders in Galilea begin het, was die
religieuse terrein in die Jodendom van sy tyd alreeds ‘beset’. Daar was vol-
doende ruimte vir mense met uiteenlopende godsdienstige en politicke sienings
om aan hulle voorkeure en vooroordele uitdrukking te gee. Die hele spektrum
- so het dit gelyk - was gedek.

Die Sadduscérs het 'n konserwatiewe teologiese posisie ingeneem wat op poli-
ticke vlak akkommoderend was: hulle was mense van die status quo.

Die Fariseérs, daarteenoor, was die piétiste van die eerste eeu. Hulle het vir
alle politieke en maatskaplike probleme van hulle tyd suiwer godsdienstige
oplossings gehad: as almal maar die Wet sou gehoorsaam, sou dinge regkom!
Politick is vuil, en gelowiges moet hulle daarvan weerhou. Trouens, hulle moet
alles in hulle vermoé¢ doen om in elke handeling van elke dag noukeurig tussen
rein en onrein te onderskei.

Die Selote het 'n teologie van revolusie aangehang. Die Romeine, so het hulle
geredenecr, verstaan slegs één taal: di¢ van geweld. Hulle moet in die see
gejaag en die ou glorie van Israel herstel word. Die Selote se politiecke oortui-
gings het al meer radikaal geword; hulle was al minder bereid om kompro-
misse van enige aard aan te gaan. Mettertyd het hulle byvoorbeeld geweier om
belastings te betaal of selfs munte te hanteer waarop die afbeelding van die
keiser voorkom. Gedurende die Joodse Oorlog het 'n groep van hulle op die
berg Massada ’n heroiese laaste poging aangewend om die Romeinse aanslag
af te weer - 'n epiese gebeurtenis wat nog steeds die verbeelding van mense
aangryp en waaroor daar ’n aantal jare gelede ’n televisiereeks gemaak is.

Die Esseners het, oor die algemeen gesproke, ’n teologie van die ghetto aan-
gehang. Hulle het hulself geheel-en-al uit die samelewing teruggetrek en in
askese afgesonder van die sondige wéreld rondom hulle. Hul afsondering was

82



dus nie slegs innerlik, soos dié van die Fariseérs nie, maar ook uiterlik,
geografies. God self sou, op sy tyd, sy vyande uitdelg - God se vyande, wat ook
die vyande van die vrome Esseners was.

Tussen die vier groepe was daar dus inderdaad fundamentele verskille. En tus-
sen die vier, soos hierbo gesuggereer, het hulle blykbaar vir alle religieuse en
politicke skakerings voorsiening gemaak.

Tog het Jesus nie by een van hulle aangesluit nie. Trouens, drie uit die vier
groepe - die Sadduseérs, die Fariseérs, en die Selote® - was by Jesus se ge-
vangeneming en verhoor betrokke. Die Esseners was die enigste van die vier
groeperings wat geen rol daarin gespeel het nie, vir die eenvoudige rede dat
hulle fisies uit Jerusalem afwesig was - afgesonder van die wéreld, in hul grotte
in die Woestyn van Judea.

Die verskille tussen Jesus en die Joodse groepe was inderdaad onoorbrugbaar.
En vir almal van hulle het dit in die laaste instansie slegs om die behoud en
voortbestaan van Israel gegaan. Hulle was almal seksioneel in hulle denke,
godsdiens en politiek. Jesus het hierdie eksklusivisme volledig deurbreek, van-
weé sy houding en optrede teenoor almal wat verstoot of verag was: siekes,
melaatses, vroue, armes, die gewone ‘volk van die land’, Samaritane, enso-
voorts. Hy het geen grense of perke aan God se genade en liefde gestel nie.

Miskien was Jesus, volgens Lukas, egter nader aan die Selote as aan die ander
drie groepe. Jesus het die Sadduseérs se opportunistiese medepligtigheid aan
die status quo verwerp, sowel as die Fariseérs en die Esseners se apatiese
berusting daarin. Soos die Selote het Hy egter ’n heilige ongeduld ten opsigte
van die historiese omstandighede van sy tyd ervaar, en 'n heilige verlange
daarna om die lot van die armes en onderdruktes, die dagloners en die werk-
loses, radikaal te verander. Verskillende geleerdes het selfs voorgestel dat
Jesus in werklikheid ’n lid van die party van die Selote was (’n posisie wat in die
sestiger jare deur S G Branden en andere ingeneem is, maar vandag nouliks
nog gehuldig word). Op die punt van geweld het Jesus egter radikaal met die
etos van die Selote gebreek, en dit is hierdie element wat Lukas so meesterlik
uitbou en in sy Jesusverhaal invleg. Jesus was oortuig dat ’n weg gevind moes
word om uit die bose kringloop van geweld en teen-geweld te breek - ’n kring-
loop waarin die Selote onherroeplik vasgevang was.

83



LUKAS EN DIE KERK IN SUID - AFRIKA

Wat van die situasie in ons eie Suid-Afrika? Wat het Lukas vir ons te s€ in
hierdie verband, en oor ons verantwoordelikheid as gelowiges in hierdic land?
Ons land het ’n geskiedenis van honderde jare se oorheersing van swartmense
deur blankes, van oorloé en ander gewclddadige botsings, van haat, vrecs, bit-
terheid, en wraak. In die afgelope jare het ons begin ontdck wat dit aan mense
gedoen het - Swart sowel as Wit. Ek hoef nie voorbeelde te noem nie: u weet
waarvan ek praat.

Ons land en sy mense is op die oomblik aan flarde geskcur deur allerlei sek-
sionele lojaliteite. Diepgewortelde agterdog tussen dic onderskeie grocpe - en
selfs binne bepaalde grocpe - skyn endemics te wees. As daar een ding is wat
my die afgelopc jare meer gekwel het as cnigicts anders, is dit hierdie al wyer
uitkringende kanker van suspisie tussen verskillende grocpe; hierdie onvermoé
om mekaar dic voordeel van die twyfel te gee; hierdie gretigheid om altyd net
die slegste van die ander te glo. Ons openbare media, oor die hele spcktrum,
het die kuns van agterdog saai tot in dic fynste besonderhede vervolmaak.

Sekere Swartmense word ten alle tye en onder alle omstandighede slegs in ’n
negatiewe lig gestel, soveel so dat hulle in dic denke van Blankes gaandeweg
die trekke van monsters, van onmense, begin aannecm het, asof hulle niks
anders nie as boos is in alles wat hulle dink c¢n sé en doen. Dieselfde gebeur
van die ander kant ten opsigte van sekere Blankes. Ons word oor en weer
blind ¢n doof gemaak vir dic moontlikheid van die bestaan van clemente van
doodgewonc menslikheid in die ander. Dit alles lei dan daartoe dat die vlak
van onderlinge vertrouc so laag gesink het dat, uit die oogpunt van Blankes,
alles wat Swartmense sé en doen, noodwendig verkcerd moet wees en omge-
kecrd dat, vanuit die perspektief van Swartmense, Blankes altyd sclfsugtig is en
bymoticwe het.

Aan albei kante van die spcktrum sit ons dan altyd gereed om by die geringste
aanleiding op dic ander ccn toe te slaan, hom of haar te ‘ontmasker’ en onsself
as korrek te bewys. Ons wag gedurig vir die ander om net ’n voet verkeerd te
sit; ons verlekker onssclf by voorbaat in clke kans wat ons mag kry om te
bewys dat dic ander party onredelik is; ons gryp elkc geleentheid aan om
agterdog te saai; ons doen alles in ons vermoé€ om toe te sien dat die ander
party nie 'n geleentheid gegun word om ’n ander gesig te wys as die ecn wat
ons propaganda wil sicn nie.

84



So ’n toedrag van sake beteken dat ons onherroeplik beweeg na ’n situasie
waar mense nog net met mekaar kan kommunikeer deur die loop van ’n ge-
weer, waar vernietigende geweld - of dit nou die geweld van die stelsel of van
die slagoffers van die stelsel is - die enigste taal is wat mense kan praat en ver-
staan.

Lukas ontken nie dat wraakgedagtes volkome begryplik is nie. Menslikerwys
gesproke, polities, ekonomies en sosiologies gesproke, maak dit volledig sin.
Maar uit die geskiedenis het Lukas geweet van die futiliteit en die selfver-
nietigende karakter van haat en wraak. Nog belangriker: uit die bediening van
Jesus het hy geweet daar is ’n alternatief!

Wat presies beteken Jesus se alternatief - sy weg van vrede, liefde en vergewing
van die vyand - vir ons, veral in die konteks van ons besinning oor die kerk se
rol en taak in Suider-Afrika? Ons sal nie almal presies eenders op hierdie
vraag antwoord nie. Maar ons sal ook nie hierdie vraag kan ignoreer of ont-
wyk nie. As ons onsself volgelinge van Jesus van Nasaret noem - dié¢ Nasaret
waarin hy in sy heel eerste opgetekende boodskap geweier het om die
smeulende wraakgedagtes van sy luisteraars nog verder aan te blaas - sal ons
op een of ander wyse 'n antwoord moet vind wat strook met die weg wat Hy
aangewys hct.

Daardie weg sal, meen ek, noodgedwonge in harmonie moet wees met die kon-
toere van Jesus se bediening soos ons dit in hierdie boekie probeer uitspel het.
Vanweé sy bewoénheid met sondaars en verlorenes, het Hy aan hulle onvoor-
waardelik vergewing van hulle sondes en die moontlikheid van ’n nuwe lewe in
diens van God en die naaste voorgehou. Omdat die ryk van God wat in Hom
’n werklikheid begin word het, nie plek laat vir onreg en uitbuiting en honger-
snood nie, het Hy sy volgelinge opgeroep om die armes te hulp te kom en vir
gercgtigheid in te tree. Omdat siekte en duiwelbesetenheid manifestasies van
die aanslae van die sonde in die lewens van mensc is, het Hy *n bediening van
die genesing beoefen waarin siekes tot heelheid en heil herstel is. Omdat dit
tot die wese van Gods genadige bestel behoort dat daar in die gemeenskap van
Jesus ruimte vir almal sal wees, van watter ras of volk of taal of kultuur ook al,
het Hy - teen die blinde verset van sy tydgenote in - die mure van Joodse
eksklusivisme omgestoot en vir Samaritane en heidene ruimte geskep. En
omdat Hy geweet het dat nie een van hierdie dinge moontlik is vir mense in
wie se harte daar nog ’n greintjic haat en wraakgedagtes leef nie, het Hy aan
die kruis vir sy folteraars gebid: ‘Vader, vergeef hulle, want hulle weet nie wat
hulle doen nie’.

85



As ons Christelike bediening vandag, ook in Suid-Afrika, hierdie trekke open-
baar, sal dit in die gees en gesindheid van Jesus Christus geskied.



NOTAS

Dit is nie absoluut seker dat die Selote reeds tydens die aardse bediening
van Jesus as ’n afsonderlik identifiseerbare en georganiseerde groep op-
getrce het nie. Die sentimente waarvoor die Selote gestaan het, was egter
wel deeglik reeds in hierdie tyd aanwesig en verskeie individue en grocpe
het toe al opgetree ooreenkomstig ’n styl wat met dié van die (latere)
Selote gedurende die Joodse Oorlog gestrook het.

My eecrste kategorie is wesenlik dieselfde as Scheffler se laaste; my
tweede en vierde kategorieé val in 'n mate saam met sy eerste drie cn met
sy vyfde; my derde kategorie is dieselfde as sy vierde.

Sommige Lukasmanuskripte bevat dan ook inderdaad hierdie sinsnede.
Dit kom egter nie in die beste manuskripte voor nic. En dit is nogal
vreemd, veral in die lig van die feit dat die werkwoord iaomai (genees)
baie algemeen by Lukas voorkom (hy gebruik dit clf keer, teenoor Mat-
tcus wat dit vier keer gebruik en Markus by wie dit slegs een keer
voorkom).

Lukas het meer berigte oor genesings op dic sabbat as wat Markus het
(vgl Scheffler 1988:92).

Net soos dic geval met die tollenaars (vgl hoofstuk 2), plaas Lukas ook die
Samaritane in ’n oorwegend positiewe lig.

Dit lyk asof Petrus ’n ding altyd eers drie keer moes hoor voordat dit min
of meer tot hom deurgedring het! Hy het Jesus dricmaal verloén voordat
die verskriklikheid van wat hy besig was om te doen, tot hom deurgedring
het. Net so moes die opgestane Jesus hom driemaal vra of hy Hom licf-
het, voordat Petrus die volle omvang van dic vraag besef het. En nou
word ’n visioen driemaal herhaal voordat hy huiwerig daarop begin
reagecr.

87



88

Slegs enkele opmerkings hieroor. Die werkwoord marturein kan of
positief (‘getuig vir’) vertaal word, of negatief (‘getuig teen’ of
‘protesteer’). Thaumazein kan na positiewe verbasing (verwondering)
verwys, of na negatiewe verbasing (skok of ontstcltenis). En die uitdruk-
king logoi tes charitos kan verwys na ‘aangename woorde’ of letterlik na
‘woorde aangaande genade’. Indien ons in elke geval hierbo die tweede
keuse maak, verander die betekenis van die vers in presies die tecndeel
van wat tradisioneel daaronder verstaan is. Die slotsin: ‘Is hy dan nie die
seun van Josef nie?’, druk dan nie verwondering uit oor ’n seun wat voor
die skare opgegroei het nie, maar minagting vir die eenvoudige timmer-
manseun wat nou ewe skielik die groot teoloog probcer speel.

Die sentiment van die Selote was verteenwoordig in die persoon van
Judas Iskariot. Ongetwyfeld het Judas se verraad van Jesus saamgehang
met sy oortuiging dat dit nou bo alle twyfel duidclik was dat Jesus geen
politicke Messias was nie. Miskien dui die naam ‘Iskariot’ aan dat hy ’'n
lid van die sicarii (dolkdraers) was.



LITERATUURVERWYSINGS

ALBERTZ, R 1983. Die ‘Antrittspredigt’ Jesu im Lukasevangelium auf ihrem
alttestamentlichen Hintergrund. Zeitschrift fiir die Neutestamentliche
Wissenschaft 74, 182-206.

ALLWOOD, C 1989. Mission as healing the sick: Christian medical missions
in South Africa. Missionalia 17, 115-125.

BOFF, L 1983. The Lord’s Prayer: The prayer of integral liberation.
Maryknoll: Orbis Books.

BORGEN, P 1981. Miracles of healing in the New Testament. Studia
Theologica 35, 91-106.

BOSCH, D J 1979. A spirituality of the road. Scottdale, Pennsylvania: Herald
Press.

BOSCH, D J & JANSEN, G 1968. Sending in meervoud. Pretoria: N G Kerk-
boekhandel (Studiereeks Kerk en Wéreld, No 6).

CAPRA, F 1983. The tuming point: Science, society and the rising culture. New
York: Bantam Books.

DEGENHARDT, H J 1965. Lukas - Evangelist der Armen: Besitz und Be-
sitzverzicht in den lukanischen Schriften. Stuttgart: Katholisches Bibel-
werk.

ECHEGARAY, H 1984. The practice of Jesus. Maryknoll: Orbis Books.

FORD, J M 1984. My enemy is my guest: Jesus and violence in Luke.
Maryknoll: Orbis Books.

89



FRAZIER, W M M 1987. Where mission begins: A foundational probe.
Maryknoll Formation Journal (Summer), 13-52.

FUNG, R 1980. Good news to the poor - A case for a missionary movement,
in: Your kingdom come: Mission perspectives (Report on the World
Conference on Mission and Evangelism, Melbourne, 12-25 May, 1980).
Geneve: World Council of Churches, 83-92.

GLASSER, A F 1986. Church Growth at Fuller. Missiology 14, 401-420.

HAENCHEN, E 1971. The Acts of the Apostles: A Commentary. Oxford:
Basil Blackwell.

HAHN, F 1965. Mission in the New Testament. London: SCM Press.

HARNACK, A (von) 1962. The mission and expansion of Christianity in the
first three centuries. New York: Harper & Brothers.

HENGEL, M 1986. Earliest Christianity. London: SCM Press.
JEREMIAS, J 1958. Jesus’ promise to the nations. London: SCM Press.
JEREMIAS, J 1966. The eucharistic words of Jesus. London: SCM Press.

JERVELL, J 1972. Luke and the people of God: A new look at Luke-Acts.
Minneapolis: Augsburg Publishing Co.

KLEIN, H 1987. Barmherzigkeit gegeniiber den Elenden und Gedchteten:

Studien zur Botschaft des lukanischen Sonderguts. Neukirchen: Neukir-
chener Verlag.

LaVERDIERE, E A & THOMPSON, W G 1976. New Testament com-
munities in transition. Theological Studies 37, 567-597.

MALHERBE, A J 1983. Social aspects of early Christianity (second edition,
enlarged). Philadelphia: Fortress Press.

MAZAMISA, L W 1987. Beatific comradeship: An exegetical-hermeneutical
study on Luke 10:25-37. Kampen: Kok.

MEYER, B F 1986. The early Christians: Their world mission and self-
discovery. Wilmington, Del: Michael Glazier, Inc.

90



NISSEN, J 1984. Poverty and mission: New Testament perspectives (IIMO
Research Pamphlet No 10). Leiden: Inter-Universitair Instituut voor
Missiologie en Oecumenica.

SANDERS, E P 1985. Jesus and Judaism. London: SCM Press.

SCHEFFLER, E H 1988. Suffering in Luke’s gospel. Ongepubliseerde
DD Proefskrif, Universiteit van Pretoria.

SCHOTTROFF, L & STEGEMANN, W 1986. Jesus and the hope of the
poor. Maryknoll: Orbis Books.

SCHWEIZER, E 1971. Jesus. Richmond, Virginia: John Knox Press.

SENIOR, D & STUHLMUELLER, C 1983. The biblical foundations for
mission. Maryknoll: Orbis Books.

TANNEHILL, R C 1985. Israel in Luke-Acts: A tragic story. Journal of Bibli-
cal Literature 104, 69-85.

TER HAAR, G 1986. Mission update 1986. Christian Medical Fellowship
News, October 1986.

VAN UNNIK, W C 1973 ‘L‘usage de sozein ‘sauver’ et des dérivés dans les
¢évangiles synoptiques,’ in: Sparsa Collecta. The collected essays of W C

van Unnik. Leiden: Brill, 16-34.

WILSON, S G 1973. The Gentiles and the Gentile mission in Luke-Acts.
London: Cambridge University Press.

WILSON, F & RAMPHELE, M 1989. Uprooting poverty: The South African
challenge. Cape Town: David Philip.

91





