
MISCELLANEA GENERALIA 10 

UNISA 1990 



GOEIE NUUS VIR 

ARMES ... EN RYKES 

Perspektiewe uit die 
Lukasevangelie 

David J Bosch 

Universiteit van Suid-Afrika 

Pretoria 



© 1990 Universiteit van Suid-Afrika 
Eerste uitgawe, eerste druk 

ISBN O 86981 667 5 

Gedruk deur Sigma Press, Koedoespoort 

Uitgegee deur die 
Universiteit van Suid-Afrika 
Posbus 392, 0001 Pretoria 

© Alie regte voorbehou. Geen gedeelte van hierdie boek mag op enige 
manier - hetsy meganies of elektronies, met inbegrip van plaat- en bandop­
names en fotokopiering - gereproduseer word sonder die skriftelike toestem­
ming van die uitgewer nie, met die uitsondering van redelike aanhalings vir 

navorsings- of resensiedoeleindes. 



INHOUD 

Woord vooraf ................................................................................................... vi 

Yoorwoord . . . . . . ............ .................. .. . . . .................. .. . . ......................... ........... .. vii 

1 Lukas en sy konteks ........................................................................................ 1 

2 Goeie nuus vir sondaars en verlorenes ....................................................... 17 

3 Goeie nuus vir die armes. En die rykes? ................................................... 31 

4 Goeie nuus vir siekes .................................................................................... 45 

5 Goeie nuus vir vreemdelinge en buitestaanders ........................................ 58 

6 Die wraak weggeneem! ................................................................................. 72 

Notas .............................................................................................................. 87 

Literatuurverwysings .................................................................................... 89 

V 



WOORD VOORAF 

Hierdie boek het voortgevloei uit die 1989 Winterskool van die C B Powell­
Bybelsentrum. Die Winterskool is georganiseer onder leiding van prof 
W S Vorster, direkteur van die Instituut vir Teologiese Navorsing wat 
gedurendc die tyd toe die direkteurskap van die C B Powell-Bybelsentrum 
vakant was, ook die verantwoordelikhede op sy skouers geneem het. 

Die doe! van die C B Powell-Bybelsentrum is om die resultate van die Bybel­
navorsing op bevatlike wyse aan Jan en Alleman deur te gee. Die hooftaak van 
die C B Powell-Bybelsentrum is derhalwe om gemeenskapsdiens te !ewer. 
Daar is baie mense wat nie opgelei is in die uitleg van die Bybel nie, maar 
graag wil weet hoe om dit te doen, wat die Bybelse boodskap vandag beteken, 
en so meer. Vir sulke mense wil die Sentrum van hulp wees sodat hulle kan 
weet hoe 'n mens vandag die Bybel kan lees en wat die inhoud daarvan 
beteken. Daar word vertrou dat die boekie 'n beskeie bydrae kan )ewer. 

� Pr�f David Bosch, hoof van die Departement Sendingwetenskap aan Unisa, 
·· het die'Winterskool aangebied en sy aanvanklike lesings verwerk met die oog 

. op die:.publikasie. Hy noem homself 'nie 'n professionele Bybelwetenskaplike 
nje'. Tog het hy ook gepromoveer in die Nuwe-Testamentiese Wetenskap, en 
uit die publikasie blyk sy akademiese onderbou en kennis duidelik. Hy slaag 
op besondere wyse daarin om die resultate van akademiese navorsing nie net 
so aan te bied dat dit vir persone wat nie oor formele teologiese opleiding bes­
kik, toeganklik is nie, maar in die besonder om dit relevant te maak vir die 
Suid-Afrikaanse konteks van die negentiger jare. 

Ek wil graag my dank uitspreek teenoor die persone wat gehelp het om die 
publikasie moontlik te maak. In die eerste plek vir prof W S Vorster vir sy 
inisiatief, leiding en organisering en vir prof D J Bosch vir die voorbereiding 
van die manuskrip en aanbieding van die lesings. Ook Adriaan Engelbrecht, 

Arrie Combrinck, mevv Nonnic Fouche, Nan Muir en Petro van der Merwe 
wat elkeen 'n unieke bydrae gelewer het om die boek te redigeer en persgereed 
te maak, verdien ons opregte dank. 

Francois Swanepoel 
Hoof: CB Powell-Bybelsentrum 

v� 



VOORWOORD 

Die hoofstukke wat in hierdie publikasie voorkom, is gebaseer op 'n reeks 
lesings wat in Junie 1989 by die Universiteit van Suid-Afrika aangebied is. Die 
lesings is binne die raamwerk van die C B PoweJI-Bybelsentrum van die 
Universiteit se Instituut vir Teologiese Navorsing aangebied. Die oor­
spronklike lesings het veral aandag gegee aan die vraag wat Lukas se evangelie 
vir die kerk se sendingonderneming in ons eie tyd sou kon beteken. In hierdie 
verwerking van die reeks lesings is gepoog om eerder die algemene perspektief 
van Lukas in die visier te kry: die boekie is dus nie slegs op die sending 
afgestem nie. 

Dit is vir my 'n besondere voorreg om hierdie publikasie in die kader van die 
CB Powell-Bybelsentrum uit te gee. Ek het mnr Charles Powell, deur wie se 
ywer en finansiele steun die Bybelsentrum gestig kon word, persoonlik goed 
geken en baie ure lank met horn oor sy hoofbelangstelling gesels: om die 
Bybel krities en wetenskaplik te bestudeer, maar om <lit te doen juis ter wille 
van die beter verstaan en gebruik van die Bybel. Sy passie was om 'n 
akademiese lees van die Bybel met 'n relevante verstaan en gebruik van die 

Bybel te kombineer. 

Dit is presies wat ek, op heel beskeie wyse, in hierdie boekie probeer doen. Die 
leser sal self moet besluit of ek daarin geslaag het. Ek beskou myself nie as 'n 
professionele Bybelwetenskaplike nie, maar meen tog dat ook teoloe uit ander 
dissiplines, en natuurlik, gewone lidmate, die Bybel kan lees en verstaan. Ons 
het egter ook alma! hulp nodig by die lees van die Bybel. Ons maak so maklik 
kortsluitings tussen ons eie tyd en omstandighede en die van die Bybel. Ons 
lees die Bybel maklik op so 'n manier dat daar eintlik niks anders gebeur nie as 
<lat ons eie vooropgesette idees deur die lees van die Bybel bevestig word. As 
hierdie boekie daarin slaag om, hier en daar, lesers weer 'n keer oor hulle eie 
idees in verband met Jesus van Nasaret te laat nadink en miskien selfs daardie 
idees in hersiening te neem, sal ek voe! dat my poginkie die moeite werd was. 

David J Bosch 
Departement Sendingwetenskap 

Universiteit van Suid Afrika 

November 1989 

Vil 



1 

LUKAS EN SY KONTEKS 

LUKAS EN SY 1YD 

Die doe! van hierdie boekie is om vanuit Lukas se evangelie 'n aantal perspek­
tiewe vir die Christelike kerk se roeping en taak in die huidige Suid-Afrikaanse 
konteks aan te dui. Die keuse van Lukas is enigsins arbitrer. Ons sou goed­
skiks 'n ander evangelie kon geneem het, of miskien heeltemal 'n ander Bybel­
boek. Tog meen ek dat Lukas besonder geskik is vir hierdie soort besinning. 

Eerstens het Lukas anders as die ander drie evangeliste nie slegs 'n evangelie 
geskryf nie, maar ook die boek Handelinge. Op die verhaal van Jesus het hy 
dus die verhaal van die vroee kerk laat volg. Miskien omdat hy, duideliker as 
sy tydgenote, besef het dat 'n heel nuwe tyd aangebreek het en dat dit nodig 
was om verder te gaan as om net die 'verhaal van Jesus' oor te vertel. 
Alhoewel ek in hierdie publikasie op die Evangelie sal konsentreer, sal dit 
nodig wees om, van tyd tot tyd, verwysings na die Handelinge-verhaal te maak. 
Lukas self het die twee geskrifte as 'n eenheid gesien; dit is dus nie moontlik 
om hulle in volledige isolasie van mekaar te hanteer nie. 

Tweedens ( en dit hang saam met die eerste punt hier bo) het Lukas besef dat 
hy en die Christene van sy tyd 'n krisis beleef, dat hulle in 'n oorgangstyd 
verkeer, waarin al die ou sekerhede onder 'n vraagteken gekom het en mense 
opnuut koers en rigting nodig het. Soos Matteus, skryf Lukas vir 'n 

1 



'community in transition' (vgl die titel van LaVerdiere & Thompson [1976]). 
Lukas se geskrifte, en met name sy Evangelie, is uitermate geskik vir omstan­
dighede en mense wat hulleself in 'n onseker oorgangstadium bevind en 'n 
toekoms tegemoet gaan waarvan die kontoere uiters vaag is. 

In die derde plek was Lukas die enigste nie-Jood onder al die skrywers van 
Nuwe-Testamentiese boeke. Hierdie omstandigheid bet nogal belangrike 
implikasies vir ons onderwerp. Matteus, self 'n Jood, het byvoorbeeld moontlik 
sy Evangelic geskryf vir 'n Joods-Christelike gemeenskap wat uit Judea uit­
gewyk het en nou, na die verskrikking van die Joodse oorlog van die jare 66 tot 
70 (wat uitgeloop het op die verwoesting van Jerusalem en die tempel), erens 
in Siric woon. Op sy kenmerkende pastorale manier probeer Matteus die ver­
haal van Jesus op so 'n wyse aan hierdie klompie ontwortelde Joodse Christene 
vertel dat hulle weer koers en vertroue mag kry. Lukas daarenteen skryf hoof­
saaklik vir Griekssprekende Christene wat uit die heidendom kom. Dit lyk ver­
der asof hy nie slegs vir een enkelc groep skrywe nie, maar asof hy verskeie 
gemeenskappe op die oog het (vgl La Verdiere & Thompson 1976:582[). 

Laat my toe om die omstandighede waarin en waarvoor Lukas skrywe 'n bietjie 
nader toe te Jig, in sover ons hulle miskien sou kon rekonstrueer. 

Ek aanvaar, saam met die meeste Nuwe Testamentici, dat Lukas sy evangelie 
en die boek Handelinge waarskynlik gedurende die tagtiger jare van die eerste 
eeu geskryf het. Dit was 'n tydperk van besondere krisis vir die jong Chris­
telike kerk. Meer as 'n halfeeu het reeds verloop sedert daardie gewcldige ge­
beurtenisse rondom die lewe, sterwe en opstanding van Jesus van Nasaret. 

Baie het gedurende hierdie vyftig jaar gebeur. Trouens, daar was min omstan­
dighcde wat nog met die situasie gedurende die aardse lewe van Jesus ooreen­
gcstem het. Sommige van hierdic vcranderinge sal in die loop van ons studie 
duidcliker aan die lig tree. Ek begin met een van die situasies wat in Lukas se 
tyd anders gelyk het as gcdurende die aardse lewe van Jesus: die verskuiwings 
ten opsigte van die Joodse volk in die algemeen en die verskillende .Joodse 
godsdienstige bewegings in die besonder. Laat ons hierdie veranderinge kort­
liks van nader bekyk. 

JOODSE BEWEGINGS 

Daar was tydens die aardse lewe van Jesus ( dit wil se die periode waaroor 
Lukas sy evangelie skrywe) ten minste vier redelik prominente godsdienstige 
grocpe onder die Jode: die Sadduseers, die Selote, die Fariseers en die 

2 



Esseners. Ek het hulle 'godsdienstige' groepe genoem; ons moet egter in hier­
die verband voortdurend in gedagte hou <lat, wat hierdie groepe betref, <lit be­
sonder moeilik is om'godsdiens'en 'politiek' van mekaar te skei. 

Juis gedurende die aardse lewe van Jesus het die fronte binne die Joodse 
politieke-godsdienstige bestel en tussen die verskillende groeperings al meer 
begin verhard en het die verskillende Joodse bewegings al skerper teenoor 
mekaar te staan gekom. Laat ons hierdie bewegings 'n bietjie van nader bekyk, 
ook na <lit wat met hulle gebeur het vanaf die periode van die aardse bediening 
van Jesus tot die tyd <lat Lukas sy evangelic geskryf het. 

Die Sadd11seers het hulle magsbasis onder die vernaamste priesterfamilies van 
Jerusalem gehad. Hierdie omstandigheid het meegebring <lat die meeste van 
die lede van hierdie groep tot die meer gegoede en meer invloedryke klasse 
van die samelewing (veral in Jerusalem) behoort het. 

Op teologiese gebied was die Sadduseers waarskynlik die mees konserwatiewe 
groep in die Joodse samelewing van die eerste eeu. Wat kultuur betref, was 
hulle egter meer akkommoderend: hulle het met verloop van tyd al meer aan 
die Griekse en Romeinse kultuur geassimileer geraak. Ook op politieke 
gebied was hulle meer akkommoderend teenoor die Romeine as wat die antler 
Joodse godsdicnstige partye was. In baie opsigte het hulle met die Romeinse 
owerhede saamgewerk. Hulle was bo alles pragmatiste. Hulle sou byvoor­
beeld waarskynlik nie ontken <lat die owerheid dikwels onreg gepleeg het nie, 
maar hulle het geoordeel dat <lit dwaas sou wees om die Romeine openlik teen 
te staan. Dit het volgens hulle veel meer sin gemaak om die stelsel van binne 
te probeer hervorm as om dit tromp- op te opponeer. Hierdie oorweging het 
meegebring da� hulle bereid was om kompromisse aan te gaan ter wille van 
oorlewing. 

Met verloop van tyd het die Sadduseers egter al meer in onguns by die Joodse 
volk geraak. Teen die sestiger jare van die eerste eeu (soos ons nog sal sien) 
het die politieke spanning in die Joodse land breekpunt bereik en was 'n gees 
van revolusie aan die orde van die <lag. Omdat die Sadduseers, vanwee hulle 
ondersteuning van 'n politiek van die status quo, in die hecrsende klimaat nie 
as radikaal genoeg beskou was nie, en as politieke opportuniste - ja, selfs as 
verraaiers van die Joodse saak - uitgemaak is, het hulle die bevolking se steun 
en vertroue verloor. Mettertyd het hulle van die toneel verdwyn. 

Die Selote het 'n posisie ingeneem wat diametraal teenoor die van die Sad­
duseers gestaan het. Waar die Sadduseers se magsbasis in Jerusalem was, was 
die Selote aanvanklik veral in Galilea bedrywig. In Handelinge 5:37 lees ons 

3 



byvoorbeeld van 'Judas die Galileer' wat 'in die tyd van die volkstelling' ( dus 
ongeveer in die periode toe Jesus gebore is) 'n opstand teen die Romeine gelei 
het. Dit was maar een van baie botsings tussen die Romeine en die Selote1 

(vgl Ford 1984:9f). Hierdie vurige Joodse nasionaliste het geen huiwering 
gehad om na wapens te gryp nie; teologies gesproke, het hulle 'n 'teologie van 
revolusie' aangehang en dikwels van 'n soort guerilla-taktiek gebruik gemaak. 
Op hierdie punt het hulle volgens 'n Rabbynse spreuk van daardie tyd geleef: 
'Elkeen wat die bloed van een van die goddeloses verspil, is soos iemand wat 'n 
offer bring'. 

Volgens hulle teologiese ( en politieke) opvatting was die ryk van God baie 
naby. Oppervlakkig beskou, was hulle boodskap op hierdie punt dieselfde as 
die van Jesus: 'Die tyd het aangebreek, en die koninkryk van God het naby 
gekom .. .' (Mark 1:15), maar die inhoud het verskil. Volgens die Selote was 
die ryk van God nie 'n geestelike grootheid nie, maar 'n deur en deur aardse 
aangeleentheid; meer nog: die koms van die Godsryk sou die herstel van 
Israel se tradisionele onafhanklikheid beteken. Die ryk van God was die her­
stel van die ryk van Dawid. Om jou aan 'n heidense owerheid te onderwerp, 
was 'n oortreding van die eerste gebod. Die volkstelling sowel as die hefting 
van belastings op Jode was vir hulle meer as slegs maatskaplike en ekonomiese 
aangeleenthede: dit was godsdienstig onaanvaarbaar. 

Met verloop van tyd het hulle invloed uitgebrei, ook na Jerusalem en omstreke. 
Uiteindelik het die spanning tussen hulle en die Romeinse owerhede breek­
punt bereik. In die jaar 66' het die Romeine 'n swaar troepemag gestuur om 
die Jode se mag eens en vir altyd te breek. Dit het gelei tot 'n vier jaar lange 
oorlog en uiteindelik tot 'n verskriklike neerlaag vir die Jode en die feitlik 
totalc vernietiging van die stad Jerusalem in die jaar 70. Hierdie oorlog het 
ook die einde van die mag van die Selote beteken, wat in die Jaar 73 finaal op 
Masada verslaan is. Soos die Sadduseers, het ook hulle feitlik van die toneel 
verdwyn. 

'n Derde groep, waarna daar in die Nuwe Testament geen direkte verwysing is 
nie, maar wat tog as't ware op die agtergrond teenwoordig is in die verhale in 
ons evangelies, was die Esseners. Vir baie eeue lank het ons eintlik heel weinig 
inligting oor hulle gehad. Eers sedert 1947, nadat 'n groot aantal Esseense 
geskrifte in grotte langs die Dooie See ontdek is, het 'n groot hoeveelheid nuwe 
inligting oor hierdie beweging bekend geword. 

Daar was bepaalde ooreenkomste tussen die Esseners en die Fariseers (wat 
net hierna aan die orde kom). Albei groepe het 'n baie kritiese houding 
teenoor die priesters (en daarmee die Sadduseers) ingeneem en albei het ook 

4 



onvoorwaardelike gehoorsaamheid aan die Wet beklemtoon. In verskeie op­
sigte het die Esseners egter verder as die Fariseers gegaan. Waar die Fariseers 
nog geglo het aan die moontlikheid om hulleself in die midde van die gewone 
!ewe en van die Joodse volk te handhaaf - as hulle maar noukeurig tussen rein 
en onrein sou onderskei - het die Esseners 'n veel meer pessimistiese houding 
teenoor die Joodse samelewing ingeneem. Hulle het geoordeel dat dit ge­
biedend noodsaaklik was vir die ware gelowiges om hulself heeltemal van die 
res van die Joodse volk af te sander en op die manier absolute reinheid te 
waarborg. Daarom het hulle hulself in grotte in die Woestyn van Judea gaan 
vestig, ver van die onreinheid van die Joodse stede en dorpe. 'n Spartaanse 
leefwyse en rigoristies-asketiese gedrag het die morele !ewe van die verskil­
lende gemeenskappe gekenmerk. Lede van die gemeenskappe het hulself as 
'seuns van die Jig' bestempel, en alma! buite die gemeenskappe as 'seuns van 
die duisternis'. In een van hulle geskrifte word die eis aan elke lid van die 
gemeenskap gestel 'om al die seuns van die lig lief te he, elkeen volgens sy be­
stemming in die raad van God, en om alle seuns van die duisternis te haat, 
elkeen ooreenkomstig sy skuld en die komende wraak van God'. 

Anders as die Sadduseers wat verkondig het dat God die getroues in hierdie 
!ewe sal beloon, het die Esseners hulle hoop op die toekoms geplaas - 'n 
toekoms wat deur God alleen ingelui sou word. Die geloof in God het trouens 
alles in die gemeenskap oorskadu. In verskillende Esseense tekste kry ons uit­
sprake wat sterk herinner aan Jesus se woorde volgens Johannes 17:3, 'Dit is 
die ewige !ewe: dat hulle U ken, die enigste ware God'. 

Hulle was voorts oortuig dat hulle in die laaste fase van die aardse geskiedenis 
geleef het. Daar, in die woestyn, sou die finale botsing tussen God en die 
magte van die base plaasvind, 'n botsing waaruit God as die volslae oorwinnaar 
sou tree. Soos Johannes die Doper (wat waarskynlik verbintenisse met die 
Esseners gehad het) het hulle geglo dat hulle die weg vir die finale koms van 
God voorberei. 

Toe die Romeine die Joodse land in die jaar 66 binnegeval het, was die Esse­
ners oortuig dat die oomblik vir die finale kataklisme aangebreek het. Die 
heidense Rome was die verpersoonliking van die duisternis. En in volkome 
oortuiging dat die kinders van die Jig sou seevier, het die Esseners hulle voile 
gewig agter die Joodse rebellie ingegooi. Hulle was egter geheel en al onop­
gewasse hiervoor en die verskillende gemeenskappe is feitlik totaal vernietig. 

Slegs met die vierde prominente Joodse groep uit die eerste eeu - die Fari­
seers - het sake heeltemal anders verloop. Hulle alleen het die krisis van die 
Joodse oorlog oorleef en daarin geslaag om na die oorlog te hergroepeer. Die 

5 



geheim van hulle oorlewing het gedeeltelik daarin gele dat hulle nie - soos die 
Sadduseers - van die tempel afhanklik was nie. Hulle magsbasis was die 
sinagoges, en die was wyd verspreid in die Joodse land en daarbuite. Die 
meeste sinagoges het die Joodse oorlog oorlewe, wat in hoofsaak teen 
Jerusalem gemik was. 

Die Fariseers het uit alle Jae van die samelewing gekom, maar grotendeels uit 
die meer eenvoudige klasse. Hulle aantrekkingskrag het veral in hulle strenge 
en kompromislose onderwerping aan die Wet gele, al was hulle op hierdie punt 
nie so fanaties soos die Esseners nie. Heiligheid het vir hulle afsondering van 
die gewone bevolking en veral van alles en almal wat as onrein beskou is, 
bcteken, al was dit dan afsondering midde-in die samelewing. 

Hulle was oortuig dat die algemeen haglike toestand waarin die Joodse volk 
van daardie tyd verkeer het, enkel en alleen toegeskryf moes word aan die feit 
dat die Jode die Wet nie meer geken en die gebooie nie meer noukeurig nage­
kom het nie. 'n Farisese spreuk het gelui: 'As die hele volk maar een enkele 
keer die Sabbat werklik nougeset sou vier, sou die Messias kom'. Dit het 
helaas nie gebeur nie ... want die volk het nooit die Sabbat na behore gehou 
nie! Om hierdie rede het die Fariseers, ten spyte van hulle nederige oorsprong, 
hulleself ook bo die gewone bevolking verhef: die treurige politicke en 
maatskaplike toestande was immers aan die gewone volk se Jae peil van gees­
telike !ewe te wyte. H ulle kon daarom met heilige toorn en selfverheffing 
verwys na 'hierdie vervloekte klomp mense wat ons wet nie ken nie' (Joh 7:49). 

Aan die ander kant moet ons agting he vir die hoe vlak van morele !ewe wat 
die Fariseers gelei het en aan hulle grenselose bereidheid tot opoffering vir 'n 
saak wat hulle as heilig beskou het. Flavius Josefus, die Joodse geskiedskrywer 
uit die cerste eeu, vertel 'n merkwaardige verhaal in hierdie verband: Pilatus, 
die goewerneur, het by geleentheid heidense beelde in die stad Jerusalem laat 
inbring. Die Fariseers het geprotesteer en geeis dat die beelde verwyder moes 
word. Pilatus het hulle na sy kasteel ontbied onder die voorwendsel dat hy met 
hulle sou onderhandel. Hy het egter met sy soldate afgespreek dat hulle, op 'n 
teken van horn, die Fariseers moes omsingel. Toe dit gebeur, het hy die 
Farisecrs met die dood gedreig as hulle nie hul protes laat vaar en die beelde 
van die keiser aanvaar nie. Uit ondervinding het hulle geweet dat dit geen lee 
dreigement was nie: Lukas vertel byvoorbeeld van die groep Galileers wie se 
bloed Pilatus met hulle offers gemeng het (13:1). Pilatus het dan ook inder­
daad sy soldate opdrag gegee om op die hardkoppige Fariseers toe te slaan. 

6 



Tot sy grenselose verbystering het al die Fariseers egter, asof hulle op 'n 
afgesproke teken reageer, op die grond gekniel, hulle nekke ontbloot, en uit­
geroep dat hulle bereid was om onthoof te word eerder as om die Wet te ver­
ontagsaam. Verstom oor hierdie manifestasie van geloof en toewyding het 
Pilatus bes gegee en beveel dat die beeldc verwyder moes word. 

Dit was hierdie soort toewyding, tesame met hulle goeie organisasie, die agting 
wat die bevolking vir hulle gehad het, en die feit dat die voortbestaan van die 
sinagoges nie deur die verwoesting van Jerusalem in gevaar gestel is nie, wat 
die Fariseers in staat gestel het om die oorlog te oorleef. 

DIE CHRISTELI KE KERK VAN DIE EERSTE UUR 

Voordat ons die ontwikkelinge in die periode na die Joodse oorlog, tot en met 
die skrywe van die Lukasevangelie, in oenskou neem, keer ons eers vir 'n wyle 
terug na die tydpcrk dirck na die eerste Pinkster, waaroor Lukas in die eerste 
hoofstukke van die boek Handelinge skrywe. 

Ons moet on thou dat, ten minste in die beginjare, die J esusbeweging nie as 'n 
nuwe godsdiens beskou was nie, maar bloot as 'n hernuwingsbeweging binne 
die Jodendom, as nog een van die vele Joodse 'godsdienstige partye' of 'sektes'. 
Die meeste Joodse volgelinge van Jesus het voortgegaan om die Joodse ge­
bruike te onderhou. In Handelinge gaan Lukas soms uit sy pad om vir sy lesers 
te vertel hoe wetsgetrou die Joodse Christene was en hoe gereeld hulle die 
tempcl besoek het. Ons weet ook van die twis oor die besnydenis wat jare lank 
in die Joodse gemeentes gewoed het, veral in Jerusalem. Baie Joodse Chris­
tene het vanselfsprekend aangeneem dat heidene wat volgelinge van Jesus 
word, besny moes word - net soos heidcne wat die Joodse geloof aangeneem 
het ( d w s 'proseliete' geword het), besny moes word en daardeur hulle eie 
volksidentiteit vir 'n J oodse identiteit moes verruil. Vir hierdie Christene het 
Jood-wees en Christen-wees mekaar nie wedersyds uitgesluit nie; trouens, 
hulle het mekaar veronderstel. 

Die eerste geslag Jode wat hulle by die nuwe beweging aangesluit het, het dus 
met hierdie stap geensins beoog om hulle bande met die Joodse volk en gods­
diens te verbreek nie. Boonop was daar aanvanklik groot huiwering - selfs 
onwilligheid - om die boodskap van Jesus aan heidene te verkondig of om 
heidene in die gemeente toe te laat, ten minste indien hulle nie besny is nie. 

Voorts was daar feitlik van die begin af spanning tussen twee groepe volgelinge 
van Jesus, naamlik die Arameessprekende en die Griekssprekende Joodse 
Christene. Die eerste groep was, in die geheel gesien, konserwatief en het die 

7 



Jesusbeweging basies as 'n vernuwingsbeweging binne die Jodendom verstaan: 
Jesus het gekom om die Jode terug te roep na die egte wortels van hulle 
geloof. Hulle het egter wel onomwonde erken dat toetrede tot hulle ware 
erfenis slegs verkry kon word deur Jesus as die opgestane Messias te bely en 
gedoop te word (vgl Meyer 1986:169) . Hulle sending was dus beperk tot die 
huis van Israel. Die redding van die heidene, daarenteen, sou plaasvind by 
wyse van die pelgrimsreis van die heidene na Jerusalem aan die einde van die 
tye, soos dit in die Ou Testament voorspel is (vgl Jes 2:2t); met antler woorde, 
heidene sou nie via 'n uitgebreide sendingprogram gered word nie, maar deur 
God self, sonder menslike tussenkoms, tot heil gebring word. Hierdie 
Arameessprekende Joodse Christene se 'selfdefinisie' (hulle het hulself nie 
alleen as die erfgename van die Bybelse beloftes beskou nie maar ook as die 
lewende beliggaming van daardie beloftes [Meyer 1986:66)) het dit vir hulle 
feitlik onmoontlik gemaak om 'n sending na die volke buite Israel te onder­
neem. 

Daarteenoor het die Griekssprekende Joodse Christene aangevoel dat die 
koms van Jesus en die heil wat Hy verkondig het, beteken het dat die Wet nie 
so belangrik was as wat die Jode - ook die Arameessprekende Joodse 
Christene - gemeen het nie. Die Heilige Gees eerder as die Wet sou hulle in 
alle waarheid lei. 

I 

Hierdie Griekssprekende Joodse Christene het die tempel en die sinagoges nie 
meer so gereeld besoek nie, dog veel meer klem op die byeenkomste van die 
volgelinge van Jesus geplaas. Hulle was dan ook die eerstes wat heidene in die 
gemeente opgeneem het sonder om hulle te besny. Hierdie houding het hulle 
in groot onguns by die volk gebring, ook by hulle Arameessprekende mede­
Christene. Dit het trouens selfs tot vervolgings gelei. Om die waarheid te se, 
die eerste Christelike martelaar het uit hierdie groep van Griekssprekende 
Joodse Christene gekom: Stefanus, van wie ons in Handelinge 6 en 7 lees en 
aan wie Lukas buitengewoon baie aandag gee. Toe hulle uit Jerusalem verdryf 
is, was dit vir hulle heeltemal vanselfsprekend dat hulle die evangelie sou 
verkondig so ver as wat hulle gaan, ook onder die veragte Samaritane en onder 
die heidene van Fenisie en Sirie, so ver as Antiogie. Hulle werk was egter 
sporadies en in 'n mate lukraak, sonder dat veel moeite gedoen is om hulle 
'winste' te konsolideer. 

Vir alle praktiese doeleindes is die Jesusbeweging gedurende die eerste dekade 
of so steeds as 'n Joodse beweging gesien. Die situasie, wat die twee groepe 
Joodse Christene betref, was dus vir 'n hele aantal jare min of meer skaakmat: 
dit was nie duidelik in watter rigting die nuwe beweging sou ontwikkel en wat­
ter karakter dit sou aanneem nie. Een dramatiese gebeurtenis het egter die 

8 



skaal beslissend in die guns van die Griekssprekende Joodse Christene laat 
swaai: die bekering van Saulus van Tarsus, die begin van 'n behoorlik geor­
ganiseerde heidensending en daarmee saam die stigting van gemeentes in baie 
dele van die Romeinse Ryk. 

TUSSEN JERUSALEM EN ANTIOGie 

Die verskil in beklemtoning tussen die Arameessprekende J oodse Christene 
(wat hulle basis in Jerusalem gehad het) en die nuwe beweging van Grieks­
sprekende Christene uit sowel die Jodendom as die heidendom, word miskien 
die beste gei'llustreer as ons die situasie in Jerusalem vergelyk met die in 
Antiogie teen die laat veertiger jare van die eerste eeu, sowat vyftien tot twintig 
jaar na die eerste Pinkster. 

Antiogie was in die tyd die derde grootste stad in die Romeinse Ryk (na Rome 
en Alexandrie) en die hoofstad van die gekombineerde provinsie van Sirie en 
Silisie. Dit was ook die eerste groot stad waar die Christendom 'n vastrapplek 
gekry het. Die gemeente daar was, gemeet aan enige standaarde, 'n merk­
waardige groep mense. In Jerusalem was die Jesusbeweging in die tyd nog, 
deur sowel Jode as Romeine, as 'n Joodse sekte beskou. In Antiogie was dit 
gou duidelik dat die gemeenskap n6g Joods was n6g heidens was, maar 'n 
derde entiteit gevorm het. Dit is nie toevallig nie dat dit hier was dat die dis­
sipels vir die eerste keer 'Christene' genoem is (Hand 11:26). 

Die gemeente in Antiogie was inderdaad verbasend innoverend. Barnabas 
word deur die ouderlinge in Jerusalem daarheen gestuur (Hand 11:22), 
waarskynlik ook om 'n ogie te hou op ontwikkelings wat alreeds in daardie 
vroee stadium tot kommer in die geledere van die Jerusalemse moeder­
gemeente aanleiding gegee het. Maar in plaas dat hy kritiek !ewer op wat hy 
daar sien, word Barnabas self deur die gebeure meegesleur en het hy die 
gelowiges 'aangespoor' (11:23). Trouens, na sy aankoms, so skryf Lukas, is 'n 
verdere 'aansienlike groep mense ... tot geloof in die Here gebring' (11:24). 
Barnabas voel oorweldig deur wat hy beleef en nie opgewasse vir die groot 
taak in Antiogie nie. Hy vertrek dus na Tarsus en oorreed Paulus om horn by 
die gemeente aan te sluit en met die snel uitbreidende werk te help (11:25v). 

Afgesien van 'n fenomenale numeriese groei het daar ook ander verbasende 
dinge in Antiogie begin gebeur. Daar was, om mee te begin, geen kerklike 
apartheid in Antiogie nie. Jode en heidene het saam geeet - iets ongehoords in 
die antieke wereld, veral in die lig van die feit dat daardie heidene onbesnede 
was. Dit was duidelik dat Paulus en Barnabas en die antler Joodse Christene 

9 



in Antiogie hulle identiteit nie in die verlede van Israel gesoek het nie, maar 
dat hulle hulself as skakel na die toekoms toe verstaan het; hulle was nie 
heroute van 'n herbore Israel nie, maar die voorhoede van 'n nuwe mensheid. 

Onder Paulus se leiding begin hierdie gemeente dan ook oor hulle eie geogra­
fiese grense heen kyk. Hulle word 'n gemeenskap met 'n diepe bewoendheid 
oor en bclangstelling in die lot van mense wat hulle nog nooit ontmoct het nie: 
mense wat op die eiland Siprus woon, op die vasteland van Klein-Asie, en selfs 
verder. Hulle besluit om sendelinge daarheen te stuur ... en voeg die daad by 
die woord deur hulle eie twee mees ervare predikante daarvoor af te sonder! 

Hierdie vcrreikende besluit van die Antiogie-gemeente mag nie bloot as iets 
periferies beskou word nie. As ons daarop terugkyk, word dit duidelik, se Ben 
Meyer (1986:206), 

that Christianity had never been more itself, 
more consistent with Jesus and more evidently 
en route to its own future, than in the launching 
of the world mission. 

lntussen was die situasie in Jerusalem blykbaar totaal anders. Daar was min 
vreugde toe Kornelius tot bekering gekom het, slegs ontsteltenis oor die feit 
dat Petrus in die huis van onbesnedenes ingegaan en saam met hulle geeet het 
(Hand 1 1: 2v). Later het Jakobus 'n afvaardiging na Antiogie gestuur om die 
situasie daar te ondersoek en verslag daaroor te )ewer (Gal 2 : 1 2). Hierdie 
afvaardiging het dadelik geeis dat die bekeerlinge uit die heidendom besny 
moes word (Hand 15: 1) en geweicr om enige tafelgemeenskap (insluitende die 
nagmaal) met hulle te he totdat dit gebeur het. 

Petrus en ander Joodse Christene wat tot in daardie stadium in voile gemeen­
skap met die Christene in Antiogie geleef het, was so ontsenu en gei'ntimideer 
deur die onversetlike houding van die Jerusalemse afvaardiging dat hulle hul­
self ook van die Christene uit die heidendom afgeskei het (Gal 2:12v). 

·'-

Teen hierdie tyd het sekere groepe ( ons verwys gewoonlik na hulle as 
'Judai'ste') blykbaar 'n besonder sterk invloed in die Jerusalemse gemeente 
begin uitoefen. Sterker as die ander Arameessprekende Joodse Christene het 
hulle die Joodse karakter van die Jesusbewcging bcklemtoon; alhoewel hulle 
nie teen die bekering van heidene gekant was nie, het hulle sonder kompromis 
op die handhawing van die besnydenis en die onderhouding van ander Joodse 
seremoniele wette aangedring. 

10 



Aanvanklik het die Judai:ste blykbaar nie regtig rede tot kommer gehad nie, 
aangesien die J esusbeweging toe nog feitlik uitsluitlik J oods was. Maar toe die 
ongeewenaarde groei van die heiden- Christelike gemeenskap onder hulle aan­
dag gekom het, het hulle geoordeel dat dit tyd was om alarm te maak. Teen 
die einde van die veertigcr jare het hulle begin vrees dat die karakter en 
samestelling van die beweging dalk grondig mag verander. In die vooraf­
gaande jare het al minder en minder J ode hulle by die nuwe beweging aange­
sluit maar tog het die kerk, tot in daardie stadium, wesenlik sy Joodse karakter 
behou vanwee die feit dat die besnydenis heidene afgeskrik het en hulle ver­
hinder het om die hele Joodse lewens- en wereldbeskouing wat met die besny­
denis saamgegaan het, te aanvaar. Maar nou dat hierdie 'struikelblok' een­
voudig uit die pad gevee is en veral in Antiogie totaal gei:gnoreer is, nou dat 
heidene in hulle duisendtalle die nuwe gemeenskap binnestroom, het die 
Judai"ste viervoet begin vassteek. Hulle het Paulus en Barnabas vir die nuwe 
ontwikkelinge geblameer en hierdie twee manne die stryd aangese. 

Natuurlik kan ons nie al die Joodse Christene in die Jerusalemgemeente as 
Judai"ste brandmerk nie. Tog is dit duidelik dat, veral in die laat veertiger jare 
maar ook daarna, die konserwatiewe Joodse elemente 'n baie sterk invloed op 
die gemeente uitgeoefen het. Dit tree veral aan die Jig as ons Jerusalem met 
Antiogie vergelyk. Die afvaardiging uit Jerusalem wat Antiogie besoek het, 
was gei"nteresseerd in konsolidasie, nie in sending nie; in wet, eerder as 
genade; in die vaslegging van grense, eerder as die oorsteek van grense; in 
leerstellinge eerder as in lewe; in die kerk as 'n instituut eerder as die kerk as 
beweging. Die spanning tussen die twee gemeentes het uiteindelik daartoe 
gelei dat, waarskynlik in die jaar 48, die eerste 'sinode' van die Christelike kerk 
in Jerusalem byeengeroep is. Die skrale gegewens wat daaroor in Galasiers 2 
en Handelinge 15 opgeteken is, is te min om ons werklik 'n volledige prent van 
die verloop van die 'sinode' te gee. Dit word egter wel duidelik dat Petrus, wat 
in daardie stadium nog 'n sleutelrol in die Jerusalemse gemeente gespeel het, 
sow el as J akobus (toe waarskynlik die de f acto lei er van die gemeente) en 
Johannes bereid was om die standpunt van Paulus en Barnabas te steun (vgl 
Gal 2:9). Daarmee is die wind uit die seile van die 'regse' Judai"stiese elemente 
geneem en die stempel van goedkeuring geplaas op Paulus en Barnabas se 
planne om met uitgebreide sendingreise te begin. Hierdie sendingreise het, 
sover ons kan vasstel, oor 'n maksimum van twaalf tot vyftien jaar gestrek, dus 
vanaf ongeveer die jaar 49 tot min of meer 63. En vanwee hierdie merkwaar­
dige en doelgerigte projek het die Jesusbeweging, wat as 'n vernuwingsbewe­
ging binne die Jodendom begin het, binne iets meer as een mensegeslag 'n 
hoofsaaklik nie-Joodse beweging geword, ja, 'n nuwe godsdiens. 

11  



NA DIE JOODSE OORLOG 

Die oorlog van die jare 66 tot 70 nC het finaal die skaal in die guns van die 
Christendom as 'n hoofsaaklik nie-Joodse beweging laat swaai. Ons het reeds 
daarop gewys <lat drie van die mees belangrike Joodse bewegings uit die eerste 
helfte van die eerste eeu, naamlik die Sadduseers, die Selote en die Esseners, 
vanwee die oorlog so te se van die toneel verdwyn het. Slegs die Fariseers het 
redelik ongeskonde oorgebly en kon na die verskrikking van die oorlog her­
groepeer. 

In die jare na die oorlog het die Fariseers nog meer konserwatief geword as 
wat hulle alreeds was. Hulle het toenemend geoordeel dat die voortbestaan 
van die Joodse volk en godsdiens nou volledig van hulle, en hulle alleen, 
afhanklik was en hulle het besluit om alles in hulle vermoe te doen om dit te 
verseker. Dit kon alleen gebeur - so het hulle geglo - indien die Jode hulleself 
geheel-en-al van vreemde invloede afsonder. En hierdie Fariseeers het veral 
die Jesusbeweging as 'n besondere bedreiging gesien. 

In die beginjare van die beweging het baie van sy Joodse bekeerlinge waarskyn­
lik uit kringe na aan die Fariseers gekom. Dit was eintlik te verwagte, aan­
gesien die vroee Christelike kerk teologies baie nader aan die Fariseers 
gestaan het as aan die Sadduseers. En vir daardie Fariseers wat aan die ou 
tradisies vasgehou het, was hierdie toedrag van sake 'n doring in die vlees. 
Vera! nadat al meer heidene hulle tot die Jesusbeweging bekeer het, het die 
Fariseers al meer besorgd oor hierdie vreemde hibridiese 'sekte' begin word. 
En na die oorlog het hulle ontsteltenis merkbaar toegeneem. 

Vanwee die oorlog moes die leierskorps van die Fariseers Jerusalem verlaat. 
Hulle het hulle nuwe hoofkwartier toe in J abne, in die kusvlakte suid van 
Joppe (vandag se Jaffa) gevestig. En hier het hulle met verloop van tyd al 
meer reels en regulasies gemaak wat hulle eiesoortigheid as Joodse groep 
moes help beveilig. Beperkings is byvoorbeeld ingestel op Joodse Christene 
wat skynbaar selfs in hierdie stadium nog steeds lede van plaaslike sinagoge­
gemeenskappe was. Dit het meegebring dat dit al moeiliker geword het om 
sowel 'n praktiserende Jood as 'n Christen te wees. 

Uiteindelik, teen die jaar 85, het dit heeltemal onmoontlik geword. By hulle 
nuwe hoofkwartier het die Fariseers die sogenaamde Agtien Gebede geprokla­
meer. Dit het 'n klousule bevat waarvolgens Christene ('Nasareners') en ket­
ters vervloek en voortaan uit die sinagoges verban sou word. 

12 



W AAROM SKRYF LUKAS SY 1WEE BOEKE? 

Dit was juis in hierdie tyd, toe die verhouding tussen die Fariseers en die 
Joodse Christene 'n laagtepunt bereik het, dat Lukas sy twee boeke geskryf het. 
En ten minste een van die aanleidende oorsake tot die skrywe van die boeke 
was die nuwe situasie met betrekking tot die verhouding tussen Joodse Chris­
tene en J ode wat nie Christene geword nie. Die nuwe omstandighede het egter 
ook reperkussies vir Christene uit die heidendom gehad. 

Nou in die tagtiger jare, terwyl Lukas gereed maak om sy evangelie en die 
boek Handelinge te skryf, kyk hy terug nie slegs op die aanvangsjare van die 
Jesusbeweging en op die stryd tussen Jerusalem en Antiogie nie, maar ook op 
die ontwikkelings sedertdien. 

Hy weet dat by die vergadering oor die Antiogie-aangeleentheid, wat in die 
jaar 48 in Jerusalem gehou is, Paulus se standpunt getriomfeer het, eerder as 
die standpunt van die Judai"ste. Hy kyk terug op die indrukwekkende bediening 
van die apostel Paulus, wat binne iets meer as 'n dekade gemeentes in baie 
dele van die Romeinse Ryk gestig het en daarmee die hele 'gesig' van die 
Jesusbeweging ingrypend en permanent verander het. Maar Lukas weet ook 
dat die gebeurtenisse wat aanleiding tot die vergadering van die jaar 48 gegee 
het, nie uit die weg geruim is nie. Hy weet dat, van die begin af, daar 'n nei­
ging in die nuwe beweging was om te institusionaliseer eerder as om dinamies 
te bly. En hy weet, uit eie ondervinding, dat die neiging tot verstarring nie 
slegs in Joods-Christelike gemeentes bestaan het nie, maar ook in daardie 
gemeentes wat deur Paulus se onvermoeide arbeid uit die heidendom tot stand 
gekom het. 

Reeds in 'n vroee stadium was daar aanduidings van die ontwikkeling van twee 
afsonderlike bedieningspatrone: die gevestigde bediening van biskoppe ( of 
ouderlinge) en diakens, en daarnaas die mobiele bediening van apostels, 
profete en evangeliste. Die eerste model het die vroee Christendom in die 
rigting van 'n instituut gestoot, die tweede in die rigting van 'n beweging. 

In die eerste jare van die Antiogie-gemeente was daar nog 'n dinamiese span­
ning tussen die twee bedieningsmodelle: Paulus en Barnabas was tegelyk leiers 
in die plaaslike gemeente en reisende sendelinge. En blykbaar het hulle van­
selfsprekend hulle gemeentelike pligte weer opgeneem elke keer dat hulle na 
'n sendingreis na Antiogie teruggekeer het. 'Kerk' en 'sending' het nie teenoor 
mekaar gestaan nie. Elders egter, en mettertyd ook in Antiogie self, het die 
kerke al meer gei"nstitusionaliseerd geraak en al minder betrokke by die wereld 
buite die vier mure van die kerk. Spoedig moes daar reels opgestel word om 

13 



die orde in die erediens te waarborg (vgl 1 Kor 11:2-33; 1 Tim 2:1-15) ; daar 
moes kriteria bepaal word oor hoe 'n ideale dominee en sy vrou behoort te lyk 
en hulle behoort te gedra (1 Tim 2:1-13); daar moes riglyl}e ten opsigte van 
gasvryheid teenoor kerklike besoekers kom asook ten opsigte van leraars wat 
magsposisies probeer verkry (3 Joh; vgl Malherbe 1983:92-112). 

Met verloop van tyd het probleme binne die gemeentes asook die blote stryd 
om oorlewing as 'n aparte geloofsgroep in die midde van 'n heidense omge­
wing, al meer energie geverg. In die daaropvolgende eeue het die Christelike 
kerk toenemend na binne begin kyk en die wereld daarbuite al minder raak­
gesien. Die beweging wat deur Jesus van Nasaret gei"nisieer is, het 'n burger­
like instelling geword. Die witwarm oortuigings wat in die harte van die eerste 
gelowiges gegiet was, het afgekoel en gestol tot gekristalliseerde kodes en ver­
steende dogmas. Die profete en apostels het priesters geword, die genade­
gawes is in ampte vasgevang en die 'eerste liefde' het oorgegaan in roetine. 
Die onstuimige sendingstroom vanuit Antiogie is mettertyd getem tot 'n stadig 
vloeiende spruitjie en uiteindelik tot 'n stilstaande poel. 

Lukas het die eerste fase van hierdie hele proses meegemaak: vanaf die 
opwindende dae toe hy as jong man saam met Paulus betrokke was by die 
vestiging van gemeentes in baie dele van die Ryk, via die verskrikking van die 
Joodse oorlog en die toenemende verslegting van die verhoudinge tussen 
Christene en J ode, tot nou in die tagtiger jare, waar daardie band finaal 
afgesny is en waar dit gelyk het asof die kerk veel van sy jeugdige entoesiasme 
verloor het en blykbaar weinig aantrekkingskrag vir die heidene gehad hct. 

Bowendien het die Christene uit die heidendom toenemend 'n identiteitskrisis 
ondervind: 'Wie is ons nou eintlik? Wat is ons verhouding tot die Jodendom 
en tot ons wortels in die Joodse godsdiens, veral in die lig van die bittere 
vyandskap wat ons nou van die kant van die Jode ondervind? Is die Christen­
dom inderdaad 'n nuwe godsdiens, of is dit bloot 'n voortsetting van die geloof 
van die Joodse Ou Testament? Bo alles: wat is ons verhouding met Jesus van 
Nasaret, vir wie ons nie persoonlik geken het nie en wie se verhale vir ons al 
vreemder klink - hierdie Jesus wat stadig maar onherroeplik wegsink in die 
verlede?' 

Lukas het besluit om hierdie Christene te help. En hy het dit gedoen vanuit 
bepaalde vaste oortuigings. Enige iemand wat maak asof daar 11iks gebeur het 
sedert Jesus op die stofpaaie van Galilea en Judea gewandel het nie, sou 
ontrou aan daardie selfde Jesus wees. Dit was nie moontlik om die navolging 
van Christus in die jare tagtig sonder meer en op na·iewe wyse gelyk te stel aan 
die navolging van die eerste dissipels nie. Die geskiedenis van 'n halwe eeu 

14 



kon nie sommer maar net gei"gnoreer word nie: dit moes herinterpreteer word 
(vgl Schweizer 1971:137-146). 

Lukas verskaf hierdie herinterpretasie op sy eie unieke manier onder meer 
deurdat hy twee boeke skryf: 'n evangelie en die boek Handelinge. Hy wou 
daarop wys dat die gelowiges van sy eie tyd nie slegter daaraan toe was as die 
eerste dissipcls nie: die opgestane Here is nog steeds met hulle, veral deur sy 
Gees wat hulle gedurigdeur na nuwe avonture lei. Dit is waarskynlik om hier­
die rede dat hy die verhaal van die Emmausgangers vertel: omdat die verrese 
Heiland op 'n heel nuwe wyse herken en ervaar kan word, laat die afwesigheid 
van die aardse Jesus die dissipels nie in 'n toestand van wanhoop nie - as hulle 
maar oe het om Hom te sien en ore om Hom te hoor (vgl LaVerdiere & 
Thompson 1976:291v). Jesus is nog steeds in die midde van sy gemeenskap, 
deur middel van sy 'naam' en die krag van sy Gees, waardeur die verlede hede 
word (Schweizer 1971:145). Dit gebeur waar Jesus as Heer aanvaar word en 
ook waar die gemeente die leiding van sy Gees volg en moedig nuwe geleent­
hede aangryp. 

Lukas sien Jesus se aardse bediening as grondliggend. Hy weet egter ook dat 
Jesus se volgelinge geroepe is om daardie bediening in 'n nuwe konteks voort 
te sit. Lukas wcet byvoorbeeld dat Jesus nie self met 'n sending onder heidene 
begin het nie. Alhoewel sy evangelie van die begin af 'n universalistiese 
dimensie het, word 'n sending tot die heidene slegs een keer genoem, en wel 
heel aan die einde van die Evangelie, in 24:47: in Jesus se naam 'moet beke­
ring en vergewing van sondes aan al die nasies verkondig word, van Jerusalem 
af en verder'. Sending onder die heidene is die taak van die kerk, nie van die 
aardse Jesus nie (vgl Hahn 1965: 129; Wilson 1973:52v). Die Evangelie neem 
ons tot op die drumpel van die heidensending; die boek Handelinge vertel 
daardie verhaal in besonderhede. 

Terselfdertyd word die twee boeke hcg saamgebind deurdat sekere temas oor 
en oor in albei voorkom: die bediening van die Heilige Gees, die sentraliteit 
van bekering en vergiffenis, van liefde vir en aanvaarding van die vyand, van 
geregtigheid en billikheid in intermenslike verhoudings, ensovoorts. Daar is 
ook sekere kategoriee van mense wat by Lukas veel meer op die voorgrond 
staan as by die ander evangeliste. Bo-aan die lys staan die armes. Verder sou 
ons kon wys op Jesus se assosiasie met vroue, tollenaars, en Samaritane - alma! 
vertellinge sander werklike parallelle in die ander evangelics. 

Lukas verstaan Jesus se aardse bediening as een waarin mense op die periferie 
van die samelewing ontferming ontvang en as 'n bediening waartoe die kerk 
van sy eie tyd ook geroep is. Immers, die kerk bestaan in kontinui'teit met die 

15 



!ewe en werk van Jesus. Ons moet dus aan sowel die verskil as die enge ver­
band tussen Jesus se tyd en die tyd van die ker k vashou ( La Verdie re & 
Thompson 1976:587). 

Dit alles beteken dat Lukas nie in die eerste plek 'n kroniekskrywer of his­
torikus was nie. Ten spyte van Lukas 1 : 1 -4, was sy bedoeling nie bloot om alles 
op te skryf presies soos dinge gebeur het nie, asof hy 'n soort koerantverslag­
gewer was nie. Soos Eduard Schweizer dit stel: 'He was too good a witness to 
let this happen' ( 1971 : 144). Dit beteken nie dat sy boeke waardeloos as his­
toriese bronne is nie. Die boek Handelinge bly nog steeds ons beste en mees 
betroubare bron oor die beginjare van die Christendom (vgl Hengel 1986:35-
39, 59-68; Meyer 1986:97). Lukas se hoofbelangstelling was egter nie his­
toriese detail nie, maar die strukturering van die tradisie op so 'n wyse dat dit 
'n boodskap en 'n uitdaging vir sy tydgenote sou bevat. Soos Ernst Haenchen 
(1982: 1 10) dit stet: 

(For Luke) a narration should not describe an event with the 
precision of a police- report, but must make the listener and 
reader aware of the inner significance of what happened, and 
impress upon him unforgettably the truth of the power of 
God made manifest in. it. 

Hier le die redes vir Lukas se tweedelige werk: hy wil vir 'n Christelike 
gemeenskap uit Jode en nie- Jode (maar waarin die eerste komponent stadig 
maar seker kleiner word) 'n koers aandui die toekoms in. Hy skrywe in die 
oortuiging dat hulle alleen gehelp kan worcl indien hulle terugkyk op die ver­
lede van die bediening van Jesus en van die vroee kerk. En hiermee in gedagte 
haal hy sleuteltemas uit die aardse bediening van Jesus en hou hulle aan sy 
gemeenskap voor. 

16 



2 

GOEIE NUUS VIR SONDAARS 
EN VERLORENES 

LYDING IN BAIE VORMS 

Lukas was nie die eerste persoon wat 'n 'evangelie' geskryf het nie. 'n Hele 
paar jaar voordat hy sy tweedelige werk op skrif gestel het, het Markus reeds 'n 
Evangelie geskryf en trouens die genre 'evangelie' geskep: die eerste woorde 
van Markus se boek is 'Die evangelie van Jesus Christus' (Mk 1:1). Lukas het 
Markus se Evangelie geken. Om die waarheid te se, hy het ruim daarvan ge­
bruik gemaak by die skrywe van sy eie Evangelie. Ongeveer dieselfde tyd het 
Matteus ook sy Evangelie geskryf, ook met gebruikmaking van Markus. Lukas 
en Matteus het egter kennelik nie van mekaar geweet nie. Albei het ook van 'n 
tweede gemeenskaplike bron gebruik gemaak, wat ons gewoonlik met die let­
ter Q aandui (van die Duitse woord 'Que/le ' = 'Bron'). Elkeen het egter 
Markus se Evangelie en Q op sy eie unieke manier gebruik, want Lukas en 
Matteus het elkeen 'n eie doe! op die oog gehad. 

Waarom het Lukas ook 'n evangelie geskryf as hy bewus was van die feit dat 
Markus reeds een te boek gestel het? Aan die begin van sy Evangelie gee 
Lukas redes vir sy eie poging (hy maak selfs melding van die feit dat 'baie 
mense' onderneem het om 'n verhaal te skrywe oor die dinge wat gebeur het 
Lk 1:1). Sy werklike redes, so meen ek, le egter dieper as die meer formele 
rede wat hy in sy openingswoord aandui. Hierdie werklike redes kom eers 

17 



gaandeweg aan die Jig wanneer 'n mens sy Evangelie en die boek Handelinge 
lees. Selfs dan bly dit egter maar raaiwerk, aangesien dit nie Jyk asof Lukas 
eers gaan sit en al die redes mooi op 'n rytjie geplaas het voordat hy begin skryf 
het nie. 

Ek meen dat dit eerder so was dat hy - soos ek in die vorige hoofstuk aangedui 
het - toenemend bekommerd geraak het oar die algemene toestand van die 
kerk in sy eie tyd, oar die graeiende uiterlikheid en vormlikheid, maar oak oar 
die al grater wordende gaping tussen Christene en Jade en die feit dat dit nou 
vir alle praktiese doeleindes vir J ode onmoontlik geword het om Christene te 
word. En Lukas het aangevoel dat ten minste een manier om positief op hier­
die ontwikkelings te reageer, daarin le dat die gelowiges van sy tyd opgeraep 
word om terug te gaan na die wortels, na waar dit alles begin het, om sodoende 
'n kerk wat gesukkel het om rigting te hou, weer enigsins koers in die krisis te 
gee. 

Hy was egter nie slegs in die kerk gei'nteresseer nie, maar ook in die wereld, in 
die mense buite die kerk. Sy tweeledige werk moes dus nie slegs dien om die 
kerk na binne en na die verlede le laat kyk nie, maar veral oak om die kerk na 
buite en na die toekoms te laal kyk. En watter beter plek is daar om te begin 
as die !ewe en bediening van Hom wat die Christene as die Messias en Seun 
van God bely het? As sy tydgenote tog net weer 'n kykie kon kry op die aardse 
Jesus en sy bediening, sou hullc nie dan dalk opnuut ontdek waarvoor hulle 
gered en in die wereld geplaas is nic? Sou hulle nie weer met ywer hulleself 
begin toewy aan die taak waartoe God hullc geraep het nie? Sou hulle oe nie 
dalk oopgaan vir die nood random hulle nie? 

Immers, Jesus se aardse bediening was 'n bediening wat op ander gerig was, op 
mense in nood. Sy bediening was onder andere gekenmerk deur 'n diepe be­
woenheid oar alma! wat aan die rand gedruk was. Kan ans bediening anders 
wees? Dit, so lyk dit my, is die vraag waarmee Lukas sy lesers wil konfronteer. 
Hoe kan julle julself volgelinge, dit wil se dissipels, van Jesus van Nasaret noem 
as julle nie !ewe soos Hy gelewe het nie, nie dien soos Hy gedien het nie, nie 
dieselfde erbarming bewys as wat Hy bewys het nie? 

Daarom beskryf hy Jesus se hele aardse bediening as 'n reaksie op menslike 
lyding (vgl Scheffler 1988: passim) .  Jesus se eie aardse weg was 'n weg van 
lyding. Dit is egter nie al nie: sy hele bediening was oak gerig op die lydendes 
random Hom. Eben Scheffler het die lydendes in die Lukasevangelie in ses 
kategoriee ingedeel: naamlik die wat gely het op die terrein van en vanwee die 
aanslae van die kant van die ekonomie, die samelewing, die owerheid of die 
politiek, fisiese omstandighede (veral siekte), sielkundige aanslae, en laastens 

1 8  



die wat op geeste/ike gebied gely het (1988:57-108). Scheffler wys daarop dat 
Lukas ten opsigte van al ses hierdie kategoriee terme gebruik wat met verlos­
sing verband hou (:167). Anders gestel: die beeindiging van die lyding op al 
ses hierdie terreine word as verlossing of redding beskryf. 

Ek gaan Scheffler se kategoriee enigsins aanpas, maar sonder om die wesenlik 
korrekte uitgangspunt en indeling wat hy voorstel, te bevraagteken. Ek gaan 
Jesus se bediening bespreek ten opsigte van vier kategoriee van mense, naam­
lik [1) verlorenes, [2) armes en alma! teen wie daar gediskrimineer is, [3] siekes 
en duiwelbesetenes, en [4] buitestaanders (veral Samaritane en heidene).2 
Laastens gaan ek die hele kwessie van wraak en geweld, en alles wat daarmee 
saamhang, aan die orde stel, in die oortuiging dat wat Lukas ons in die verband 
oor Jesus vertel, vir ons in die huidige tydsgewrig in Suid-Afrika buitengewoon 
belangrik maak. 

Ander indelings is ook moontlik; van belang is bloot dat ons moet raaksien 
dat, volgens Lukas, Jesus se to tale bediening in die teken van ontferming oor 
die lydendes verstaan moet word. Bowendien oorvleuel die verskillende kate­
goriee voortdurend: dit is nie moontlik om absolute grense tussen hulle te trek 
nie. Baie lydendes is byvoorbeeld tegelyk sondaars, arm, siek, en sosiaal een­
kant toe gestoot. 

VIER VERTELLINGS UIT LUKAS 5 

Ons begin by die eerste groep en by wat Jesus volgens Lukas aan hulle doen: 
die verlorenes of sondaars, en hulle redding. 

Daar kan geen twyfel daaroor bestaan nie dat die begrippe verlossing, bckering 
en vergewing uiters sentraal in Lukas se twee geskrifte is. Ons vind hierdie 
begrippe ook in Lukas se twee hoofbronne, Markus en Q, maar tog is dit onge­
twyfeld so dat hulle veel sentraler by Lukas is as in sy bronne. Heelwat van die 
berigte waarin hierdie begrippe 'n sleutelrol speel, kom dan ook nie in sy twee 
hoofbronne voor nie. Hulle behoort tot Lukas se sogenaamde Sondergut, dit 
wil se tot daardie dele in sy Evangelie wat geen parallelle in die ander 
Evangelies het nie. Maar selfs waar hy berigte uit Markus of Q oorneem, voeg 
hy soms die dimensie van die bekering en redding van sondaars uitdruklik by. 
Ons gaan na 'n paar van hierdie berigte kyk. 

Eerstens is daar vier perikope in Lukas 5:1-32, wat al!llal op 'n merkwaardige 
manier die Jig op sonde, berou en vergiffenis laat val. Die eerste van hulle 
(5:1-11) vertel van 'n wonderlike visvangs. Die klemtoon is egter nie op die 

19 



wonderwerk self nie, maar op sy gevolg. Petrus wat voor Jesus op sy kniee val 
en uitroep, 'Gaan weg van my af, Here, want ek is 'n sondige mens' (vs 8). Uit 
die hele verband word dit duidelik dat Petrus, in die teenwoordigheid van 
Jesus, aan homself as sondaar geopenbaar word. Vergewing volg (alhoewel dit 
nie by name genoem word nie, is dit tog gei'mpliseer) en Jesus se vir Petrus 
(saam met Jakobus en Johannes): 'Van nou af sal jy mense vang' (vs 1 0) .  

Die verhaal se  boodskap is duidelik: belydenis van sonde lei tot die roeping tot 
dissipelskap en tot betrokkenheid in die <liens van die koninkryk van God wat 
met die koms van Jesus aangebreek het. 

Die tweede berig (5:12-16) vertel van die genesing van 'n melaatse. Dit lyk dus 
of dit eintlik by my derde kategorie hoort: die genesing van siekes. Die alge­
mene beskouing van daardie tyd was egter dat melaatsheid, meer as enige 
antler siektetoestand, die gevolg was van sondes wat deur die betrokke melaat­
se gepleeg is. Eintlik was melaatses tegelyk fisies siek, sosiaal uitgestote en 
verag, en verlore, dit wil se sondaars (vgl Tannehill 1986:93). Jesus verlos hier­
die persoon van al drie sy teisteringe: Hy aanvaar die sosiaal veragte, Hy 
genees die sieke, en Hy vergewe die sondaar - alles deurdat Hy horn aanraak 
(vs 13) en daarmee ontferming aan horn bewys. 

In die volgende vertelling, oor die verlamde wat deur die dak tot voor Jesus 
neergelaat word (5:17-26), kom die tema van vergewing van sondes duideliker 
na vore. Weer eens is dit 'n verhaal van 'n genesing, maar ook van vergewing. 
Jesus se woorde in vers 23, 'Wat is makliker? Om te se: "Jou sondes is jou 
vergewe," of om te se: "Staan op en loop"?', dui daarop dat sondevergiffenis 
die groter wonder is, dat dit meer volmag verg om sondes te vergewe as om 'n 
persoon wat van sy geboorte af verlam is, van sy verlamming te genees. Die 
reaksie van die Fariseers en skrifgeleerdes wys ook dat hulle sondevergiffenis 
as 'n groter daad beskou as wat die genesing van verlamming sou wees; hulle 
vra dus: 'Wie is hy dat hy so godslasterlik praat? Wie anders kan sondes 
vergewe as net God alleen?' Dit is die eerste keer in Lukas dat Jesus se sen­
ding ten opsigte van sondevergiffenis uitdruklik genoem word. Hierdie verta­
ling dui ook, volgens al drie die Sinoptiese Evangelies, die begin aan van 'n uit­
gerekte botsing tussen Jesus en die leiers van die Joodse volk. En hierdie bot­
sing is gepresipiteer deurdat Jesus Hom dit 'aanmatig' dat Hy sondes kan 
vergewe. 

Ons kom by die laaste in hierdie reeks vertellings: die oor die roeping van Levi 
(5:27-32). Jesus gaan by die kantoor van Levi, 'n tollenaar, verby en se vir 
horn: 'Volg My.' Hierop nooi Levi sy kollegas en vriende na 'n fees waar Jesus 
die eregas sou wees. Die Fariseers maak beswaar: 'Waarom eet en drink julle 

20 



saam met tollenaars en sondaars? ' (vs 30), waarop Jesus antwoord: 'Die wat 
gesond is, het nie 'n dokter nodig nie, maar die wat siek is. Ek het nie gekom 
om mense wat op die regte pad is, tot bekering te roep nie, maar sondaars' (vs 
31v). Die woorde na 'mense wat op die regte pad is', is sekerlik sarkasties 
bedoel: dit is 'n verwysing na mense wat dink dat hulle op die regte pad is, 
maar eintlik self ook verdwaal is. Hoe dit ook al sy, die vertelling toon duidelik 
dat Jesus geen twyfel daaroor gehad het nie dat tollenaars inderdaad sondaars 
is. Op dieselfde manier se Hy later, in die geval van 'n antler tollenaar, Sag­
geus: 'Yandag het daar redding vir hierdie huis gekom .... Die Seun van die 
mens het immers gekom om te soek en te red wat verlore is' (19:9v). 

'SONDAARS' VOLGENS LUKAS SE EV ANGELIE 

Lukas se Evangelie is vol van verwysings na 'sondaar' (hamarto/oi) en 'ver­
lorenes' (to apololos; letterlik: 'dit wat verlore geraak het'). Dit is duidelik dat 
hy die twee terme as sinonieme verstaan. Daarmee is egter nog nie gese wat 
'sondaars' of 'verlorenes' volgens Lukas (of volgens Jesus) was nie. Die 
antwoord op hierdie vraag le in elk geval nie sonder meer voor die hand nie. 

In die Jodendom van daardie tyd is mense wat sekere beroepe beoefen het, as 
onrein (en dus as sondaars) gebrandmerk: veewagters, leerlooiers, slagters, 
barbiere, en so meer. Daarbenewens was booswigte en mense wat willens en 
wetens gesondig het sonder om berou daaroor te he, natuurlik ook as sondaars 
gereken (vgl Sanders 1985: 177; Schottroff & Stegemann 1986: 14v). 

Yoorts is die eenvoudige mense, die 'volk van die land' (of 'am ha-arets) ook 
dikwels deur die Fariseers as sondaars beskou. Hulle was nie noodwendig 
boosdoeners nie, maar vanwee die feit dat hulle deur die Fariseers as onkundig 
bestempel was, was hulle vir alle praktiese doeleindes ook as sondaars gereken 
( ons verwys weer na die woorde van die Fariseers in Joh 7:49, oor 'hierdie 
vervloekte klomp mense wat nie ons wet ken nie'). Vir die Fariseers was hier­
die gewone mense weinig anders as 'n gepeupel. Yoorts vind ons dat in die 
Evangelies dikwels na sondaars verwys word tesame met 'tollenaars en hoere', 
gewoonlik ook in die mond van die Fariseers; die suggestie skyn te wees dat 
hierdie twee groepe buitengewoon berugte sondaars in die oe van die gemeen­
skap was. 

Dit is nie duidelik of Lukas bedoel het om te se dat Jesus Hom by die gangbare 
definisies van wie sondaars was, aangesluit het nie. Wat egter wel duideliker is, 
is dat Jesus bepaalde mense met wie Hy te doen gekry het, as sondaars beskou 
het: die verlamde man, Petrus, die tollenaars Levi en Saggeus, die verlore 

21 



seun, die 'sondige vrou' wat sy voete gesalf het, en so meer, en dat sy beoorde­
ling van hierdie individue en kategoriee nie noodwendig ingrypend verskil het 
van die algemene opvattings van daardie tyd nie. 

Waar daar wel 'n fundamentele verskil was, was in die wyse waarop Jesus teen­
oor hierdie mense opgetree het. Voordat ons dit probeer identifiseer, is dit 
egter nodig om daarop le wys dat Jesus nie sonde ligtelik opgeneem het nie. 
Daarom kom die woord bekering of berou (metanoia) so dikwels by Lukas 
voor. Lukas wys daarop dat Jesus nie goedkoop genade aanbied nie, maar 
lewcns verander, met gepaardgaande fundamentele wysiging in die gedrag en 
optrede van die persone wat tot berou gekom het (vgl Tannehill 1986:123). 

Dikwels het mense se sondes - en daarom ook hulle bekering - te make met 
die wyse waarop hulle ander behandel. Om berou te he, beteken onder meer 
dat mens jou in deernis tot die armes en die veragtes wend (vgl Klein 1987:80-
83). 'n Besonder duidelike voorbeeld hiervan, en een wat slegs Lukas noem, is 
die prediking van Johannes die Doper (3:10-14). Wanneer sy luisteraars op sy 
prediking reageer met die vraag wat hulle behoort le doen, identifiseer Hy 
hulle sondes ( en daarmee dus ook die aard van die berou wat van hulle verwag 
word) in terme van hulle onwilligheid om hulle besittings met die armes te dee! 
of (in die geval van die tollenaars) in terme van afpersing en geldgierigheid, of 
(in die geval van die soldate) in terme van hulle gewelddadige optrede teenoor 
burgerlikes. 

In hierdie opsig verskil Jesus se bediening, volgens Lukas, nie wesenlik van die 
van die Doper nie. Ook Jesus identifiseer dikwels die sondes waaraan mense 
skuldig is in terme van hulle houding en gedrag teenoor ander: die priester en 
Leviet wat hulle nie steur aan die man wat onder die rowers verval het nie; die 
verlore seun wat net aan homself en sy eie plesier dink; die ryk man wat die 
arme Lasarus by sy poorte ignoreer. Hulle berou word eweneens in dieselfde 
kategoriee uitgedruk: die verlore seun kom tot homself en keer nederig terug 
na sy vader; Saggeus hied aan om die mense wat hy uitgebuit het, viervoudig 
terug te betaal, ensovoorts. 

In al hierdie vertellinge (wat alma! slegs by Lukas voorkom) word sowel die 
goeie as die slegte dus in 'n sekere sin ad hominem verstaan; met ander 
woorde, sonde word nie sonder meer as oortreding van 'n goddelike wet gei'n­
terpreteer en korrekte optrede ook nie sonder meer as die nougesette nako­
ming van die wet nie, maar in terme van die vraag wat 'n bepaalde optrede ten 
opsigte van mense tot gevolg het. Die verhaal van die dissipels wat op die sab­
batdag are gepluk, uitgevryf en geeet het (Lk 6:1-4 - Matteus en Markus het 
ook hierdie vertelling opgeteken), illustreer hierdie aspek besonder duidelik. 

22 



Die Fariseers is bekommerd oor wat hulle as 'n skending van God se eer be­
skou: hoe durf die dissipels God se gebod ten opsigte van die sabbat verontag­
saam? Jesus dink aan die nood van mense: om vir basiese menslike behoeftes 
voorsiening te maak, is vir Hom juis 'n vorm van die nakoming van die god­
delike Wet (vgl Echegaray 1984:54-56). 

UIT GENADE ALLEEN 

Waar sonde egter we! gepleeg is, is dit duidelik dat Lukas nie meen dat Jesus 
goedkoop vergifnis aanbied nie. Dit is, terloops, die wyse waarop Voltaire die 
Christelike verstaan van God gei"nterpreteer het: hierdie God is 'n goedige en 
66rvriendelike wese wat altyd bereid is om te vergewe, selfs meer as wat die 
mens geneig is om te sondig. Voltaire het op veragtende toon na God verwys 
met die woorde: 'Pardo1111er, c 'est so11 metier' ('Om te vergewe, is immers sy 
beroep'). Dit is egter nie soos Lukas Jesus verstaan nie. Vandaar die klem op 
meta11oia, op berou en bekering as praktiese, konkrete handelinge. 

Ek het vroeer aangedui dat Jesus se optrede teenoor sondaars fundamenteel 
verskil het van die houding van baie van die Joodse godsdienstige leiers van sy 
tyd. Die kern van hierdie verskil, soos Lukas dit aan ons voorhou, het onder 
meer daarin gele dat Jesus sondaars onvoorwaardelik aanvaar en vergewe het. 
Hierdie houding moet egter nie verstaan word (soos Voltaire dit gedoen het) 
in die sin dat Jesus se onvoorwaardelike aanvaarding daarop neergekom het 
dat die mense wat vergiffenis ontvang het, nou maar kon bly soos hulle was nie. 
Die gelykenis van die onbarmhartige dienskneg (wat net by Matteus voorkom) 
gee uiting aan 'n siening wat ons in al die Evangelies, ook Lukas, aantref: die 
mens wat vergiffenis ontvang het, moet sy of haar !ewe verander, anders was 
daardie vergiffenis nooit werklik aanvaar nie. Leonardo Boff (1983:94v) druk 
hierdie aspek soos volg uit: 

The lesson is crystal clear: if we ask for unrestricted pardon 
and receive it without reservation, subject to no conditions, 
we shall also have to give unrestricted pardon .... We cannot 
maintain two attitudes, one toward God and the other toward 
our neighbor ... In other words: if we do not totally forgive 
our neighbor, then it is a sign that we have not fully requested 
the Father's forgiveness and we have thus made ourselves 
incapable of receiving the unrestricted forgiveness of God. 

23 



Om dit nog 'n keer anders te stel: Jesus se aanbod van onvoorwaardelike aan­
vaarding en onbeperkte kwytskelding suggereer nie dat verlossing so goedkoop 
en so maklik bekombaar is dat selfs die mees afstootlike sondaar sonder meer 
vergiffenis en redding kan bekom nie. Die aanvaarding van vergiffenis word 
slegs 'n werklikheid indien dit gepaard gaan met 'n nuwe lewe. Vergiffenis bly 
egter 'n uitdrukking van onverdiende genade: mense se oortredings is so groot 
dat hulle slegs deur genade, en op geen ander manier nie, gered kan word. 
Van die drie Sinoptiese evangeliste is dit net Lukas wat die selfstandige naam­
woord charis ('genade' of 'guns') en die werkwoord charizomai ('skenk' of 
'vergewe') gebruik; hierdie begrippe word - ten minste implisiet - met ver­
dienste gekontrasteer. 

Ons vind dieselfde beklemtoning in die boek Handelinge. Volgens hoofstuk 
15:1 se die afvaardiging uit Jerusalem aan die Christene in Antiogie: 'As ju/le 
ju/le nie /aat besny nie, kan julle nie gered word nie'. Verlossing word dus deur 
hulle in die konteks van verdienste deur die besnydenis geplaas. Hierop ant­
woord Petrus egter (15:11): 'Ons glo ... dat ons net deur die genade (charis) 
van Jesus gered word'. 

Lukas kontrasteer die boodskap van vergiffenis vir en verlossing van sondaars 
ook nog met 'n ander kategorie mense: diegene wat weier om hulleself te 
verneder en wat glo dat hulle geen behoefte aan vergiffenis het nie omdat hulle 
'n groot kredietbalans by God het, word nie vergewe en verlos nie. Ook hulle 
kan slegs deur genade gered word en op geen ander manier nie. Dus, as hulle 
selfgeregtig en selftevrede bly, as hulle Jesus se uitnodiging van die hand wys 
en weier om Hom te volg, bly hulle 'verlore', ook al is hulle totaal onbewus van 
hulle verlorenheid. 

Lukas se Evangelie bevat verrassende voorbeelde hiervan: Die jonger broer, 
wat sy familie verwerp en sy erfenis verkwis het, word gered, maar nie sy 
selfgeregtige ouer broer wat beweer het dat hy sy vader jare lank getrou gedien 
het en nooit enige gebod oortree het nie. Die sondige maar berouvolle tol­
lenaar word vergewe, maar nie die Fariseer nie, wat deur sy gebed bewys dat 
hy nie glo dat hy vergiffenis nodig het nie. Saggeus, nog 'n tollenaar met 'n 
ontstellende rekord van afpersing en oneerlikheid, word gered, maar nie die 
ryk jongman nie, al het die jongeling beweer <lat hy al die gebooie van sy jeug 
af onderhou het. Die moordenaar aan die kruis word gemeenskap met Jesus 
in die Paradys belowe, maar nie die lede van die Sanhedrin nie, wat op grond 
van uitstekende teologiese argumente Jesus oorgegee het om tereggestel te 

24 



word. Al hierdie voorbeelde kom slegs by Lukas voor. En daar kan geen 
twyf el daaraan bestaan waarom hy hulle in sy verhaal insluit nie: hulle is alma! 
dramatiese illustrasies van die onbegryplike, grenslose genade van God oor 
berouvolle sondaars. 

DISSIPELSKAP 

Ons sou die aangehaalde voorbeelde op nog 'n ander manier kon toelig: om 
vergiffenis van sonde te ontvang en om 'n volgeling, 'n dissipel, van Jesus te 
word, hang intiem met mekaar saam. Partymaal word iemand se sondes ver­
gewe, wat so 'n persoon dan interpreteer as 'n uitnodiging om Jesus te volg. 
En omgekeerd, partymaal word iemand geroep om Jesus te volg wat, as ons na 
die verband kyk, daarop neerkom dat so 'n persoon se sondes vergewe is. Die 
roeping van Petrus (5:8-10) is 'n voorbeeld van laasgenoemde: nadat hy bely 
dat hy 'n sondige mens is, word hy nie uitdruklik meegedeel dat sy sondes 
vergewe is nie; hy word egter we! onmiddellik opgeroep om Jesus te volg. Die 
verband tussen sondevergiffenis en dissipelskap is dus belangrik. 

Wat meer is, Lukas verstaan dissipelskap as 'n dure onderneming. As iemand 
agter Jesus aan wil kom, moet hy homself verloen, sy kruis opneem, en Jesus 
volg; anders gestel: so 'n persoon ontvang vergiffenis van sonde (vgl Lk 9:23-
26). In Lukas 9:57-62 word ons van drie mense vertel wat of self aanbied om 
Jesus te volg, of deur Jesus tot dissipels geroep word. Aldrie - so lyk dit - deins 
egter terug vir die prys wat hulle sou moes betaal. Uit wat reeds gese is, blyk 
bowendien dat hulle nie alleen die oproep tot navolging weier nie, maar 
implisiet ook die aanbod van die vergewing van hulle sondes. Hierdie twee 
dinge gaan immers saam: ons kan nie vergiffenis van sondes ontvang sonder 
om op te staan en Jesus te volg nie; insgelyks, as ons Jesus volg, beteken dit 
dat ons vergiffenis ontvang het. Bevryding van sonde is slegs die keersy van 
bevryding tot navolging; verlossing beteken die tersydestelling van die kwade 
gevolge van sonde as 'n nuwe !ewe van diens aan God en die naaste. 

Die mees algemene Griekse woordgroep wat Lukas in verband met sonde­
vergiffenis gebruik, is die selfstandige naamwoord aphesis ( losmaking, vryla­
ting) en die werkwoord aphiemi (losmaak, vrylaat) . Ek sal later aantoon dat 
Lukas presies dieselfde woordgroep gebruik ten opsigte van die opheffing of 
versterking van die swakkes sowel as van die genesing van siekes. In al hierdie 
gevalle maak hy gebruik van die beeld van vrylating uit 'n gevangenis. 

Die mees algemene voorkoms van hierdie woorde in Lukas het egter te make 
met sonde en word gewoonlik vertaal met 'vergiffenis' en 'vergewe'. Daar 
agter staan egter die beeld van gevangenes in aanhouding: sonde word ver-

25 



staan as 'n mag, as 'n tronkbewaarder wat mense in kettings hou. Hierdie 
breer betekenis van vergiff enis moet altyd in gedagte gehou word wanneer ons 
na 'vergewing van sondes' in Lukas kyk (vgl Tannehill 1986:65v, 84, 103-109). 
Dit is egter ook, soos ons later sal sien, intiem verwant aan die ander twee 
manifestasies van Jesus se bediening: in al drie hierdie gevalle gaan dit om die 
bevryding van mense uit die greep van magte wat hulle gevange hou. 

Vergiffenis van sonde het, voorts, belangrike maatskaplike konsekwensies. 
Ook in hierdie opsig het dit raakvlakke met wat ons later onder die opskrif van 
'Goeie nuus vir die armes' sal bespreek (vgl Scheffler 1988:100- 107). Die ver­
lore seun se sondes word byvoorbeeld vergewe, maar hy word ook 'n ereplek in 
sy ouerhuis gegee en daarmee gerehabiliteer. 

Dit is egter veral die tollenaars - inhalige uitbuiters, sondaars en volksver­
raaiers, en daarom meer verag deur die Joodse 'establishment' as enige ander 
groep - wat deur Jesus opgehef en gerehabiliteer word. Hulle reageer deur­
gaans positief op Jesus se boodskap (dit is opvallend dat Lukas slegs positiewe 
berigte oor tollenaars in sy Evangelie insluit; vgl Scheffler 1988:69v); 'n tol­
lenaar word geroep om 'n dissipel van Jesus te word; Saggeus, hooftollenaar 
word deur Jesus voorgehou as voorbeeld van opregte berou en nederigheid, 
ensovoorts. 

Alma) op wie die sosiale en religieuse leierskorps neersien, word deur Jesus 
aanvaar - 'n toedrag van sake wat Hom spoedig die twyfelagtige titel van 
'vriend van tollenaars en sondaars' (7:34) laat kry het. 

MAAL TYE MET JESUS 

Jesus se aanvaarding van al hierdie twyfelagtige karakters vind veral uitdruk­
king in die maaltye wat Hy met hulle geniet. Die maaltyd, se Senior en 
Stuhlmueller (1983:264), 'becomes a provocative theater in which the Lucan 
Jesus discloses God's embrace of all peoples'. Joachim Jeremias (1966:204v) 
skryf in dieselfde trant: 

26 

For the oriental every table fellowship is a guarantee of 
peace, of trust, of brotherhood. Table fellowship is a fellow­
ship of life. Table fellowship with Jesus is more. This 
becomes especially evident in the case of that table fellowship 
which Jesus celebrated with sinners and outcasts. The orien­
tal, to whom symbolic action means more than it does to us, 



would immediately understand the acceptance of the outcasts 
into table fellowship with Jesus as an offer of salvation to 
guilty sinners and as the assurance of forgiveness. Hence the 
passionate objections of the Pharisees (Luke 15:2: 'This man 
receives sinners and eats with them .. .'), who held that the 
pious could have table fellowship only with the righteous. 
They understood the intention of Jesus as being to accord the 
outcasts worth before God by eating with them .... 

Lukas gebruik die motief van tafelgemeenskap dus sonder twyfel met die doel 
om Jesus se grenslose ontferming teenoor sondaars en almal teenoor wie daar 
gediskrimineer word, sowel as sy bereidheid om hulle maatskaplik te rehabi­
liteer, tot uitdrukking te bring. In sy weergawe van die gelykenis van die groot 
maaltyd meld hy uitdruklik dat diegene wat genooi is nadat die aanvanklik 
genooides geweier het om te kom, die armes, kreupeles, blindes en verlamdes 
ingesluit het (14:21; anders in Matteus se weergawe). 

Die gelykenis van die verlore seun gee 'n presiese parallel hiervan: die ouer 
broer, wat weier om aan die feestelikhede dee! te neem, stem ooreen met die 
genooides wat nie na die feesmaal gekom het nie; die jonger broer is die 
ekwivalent van die armes, kreupeles en blindes wat die plekke inneem van die 
wat eerste genooi is. 

Ons moet egter nie oor die hoof sien nie dat Jesus ook uitnodigings aanvaar 
om saam met Fariseers te eet (vgl 7:36; 11 :37; 14:1). Hierdie berigte kom 
slegs by Lukas voor (vgl Echegaray 1984:54 ; Klein 1987:111-119) en dui 
daarop dat Jesus geen beswaar daarteen het om saam met Fariseers te verkeer 
nie. Terselfdertyd skep hierdie maaltye egter ook die geleentheid aan Jesus 
om die Fariseers uit te daag vanwee hulle gebrek aan deernis met die lydendes. 

Daar is voorts 'n intieme skakel tussen vier tipes maaltye: [1] die van die 
aardse Jesus saam met sy dissipels, met Fariseers, of met tollenaars, [2] die van 
die opgestane Jesus met sy dissipels, [3] die 'breking van die brood', soos Lukas 
die onderlinge maaltye van die vroee Christene in die boek Handelinge be­
skryf, [4] en die feesmaal in die toekomstige koninkryk van God. 

Volgens Lukas le al hierdie maaltye op een lyn: die een le in die verlengde van 
die ander. Die aardse Jesus se maaltye met sondaars is dus voortekens of 'n 
voorsmaak van wat God reeds besluit het om te doen: om eendag sondaars, 
verstotenes, armes en siekes aan sy hemelse tafel te verwelkom. 

27 



Die tema van die messiaanse feesmaal tree veral duidelik na vore in Lukas se 
weergawe van die laaste maaltyd van Jesus met sy dissipels, voor sy kruisiging. 
Lukas le 'n uitdruklike verband tussen hierdie maaltyd en die messiaanse maal 
in die ryk van God, en we! tweemaal (22:16 en 18). Dit word ook 'n oorgang 
vanaf die 'tyd van Jesus' na die 'tyd van die kerk'. Die eerste maaltyd van die 
opgestane Jesus is met die Emmausgangers, waar Hy aan hulle bekend word 
'by die breking van die brood' (24:35); in die boek Handelinge word hierdie 
tipies Lukaniese uitdrukking 'n soort standaardterm vir die gemeenskaplike 
maaltyd van die gelowiges in die vroee kerk na pinkster (vgl Hand 2:42, 46; 
20:7). 

IN DIE TEKEN VAN LYDING 

In Lukas se eie tyd, 'n halwe eeu na die gebeurtenisse wat ons so pas beskryf 
en bespreek het, word die nagmaal nog gevier - net soos in ons tyd ook. Lukas 
hoop dat sy lesers die verbande sal sien wat hy le. Die nagmaal is die fees van 
God se genadige aanvaarding en verwelkoming van alma! wat deur die same­
lewing eenkant toe gestoot is. Dit is ook die fees van die aanvaarding van 
sondaars, ver/oste sondaars, wat die rug op hulle ou !ewe gekeer en met 'n 
nuwe !ewe van diensbaarheid aan God en hulle naaste begin het. 

Gaan Lukas se lesers in die tagtiger jare van die eerste eeu, en ook lank 
daarna, aangespreek word deur die uitdaging wat hy aan hulle voorhou? 
Christene het soms van die kerk 'n klub gemaak, waarin alleen diegene welkom 
is wat aan hulle toelatingsvereistes voldoen. Om die waarheid te se, die kerk 
het soms 'n klub geword wat vir alle praktiese doeleindes skaars nuwe lede 
toelaat: die wat binne is, is binne; die wat buite is, is buite. Daar is 'n onsig­
bare kennisgewingbord by die ingange van baie van ons kerkgeboue: 'Slegs 
lede toegelaat'. Die bewoenheid van Jesus oor sondaars - die ontferming van 
Hom wat gekom het 'om te soek en te red wat verlore is' - is dikwels nie meer 
daar nie. Die genadige ontferming van God en, daarmee saam, bekering en 
dissipelskap, as die enigste 'voorwaarde' vir toetrede, is vervang met 'n nuwe 
stel voorwaardes: taal en kultuur, fatsoenlikheid, suiwerheid van leer (soos ons 
dit bepaal), ras of kleur, ensovoorts. 

Ons het gese dat, volgens Lukas, Jesus se hele aardse bediening bestaan het in 
ontferming oor mense wat op een of ander wyse ly. In hierdie hoofstuk het dit 
hoofsaaklik gegaan oor wat ons gewoonlik 'geestelike Iyding' of 'sonde' noem. 
In die volgende hoofstukke sal dit hopelik gaandeweg duidelik word dat dit 
totaal onmoontlik is om hierdie soort lyding los te maak van die ander soorte 
lyding wat mense ervaar. 

28 



Dit is egter ewe belangrik om daarop te let dat dit, volgens Lukas, die lydende 
Jesus is wat Hom oor lydendes ontferm. Laat ek dit daarom weer se: Lukas 
weet niks van goedkoop genade nie. Lukas se Jesus is 'n Jesus wat deur sy eie 
mense verwerp is en aan die kruis gesterf het. Reeds in die tweede hoofstuk se 
Simeon aan die moeder van Jesus dat die kindjie Jesus 'n teken is wat weer­
spreek sal word. Die kruis begin nie eers op Golgota nie; sy skaduwee val oor 
die hele evangelieverhaal. Reeds in Lukas 4, by Jesus se heel eerste openbare 
optrede in sy tuisdorp, Nasaret, word Hy deur sy eie mense verwerp en uit die 
dorp verdryf. En die eerste keer dat Hy Hom buite Joodse grondgebied 
bevind, in Samaria, weier die Samaritane om Hom en sy dissipels slaapplek te 
gee (9:53). Toe vriendelike Fariseers Hom teen Herodes waarsku, antwoord 
By, ' ... Ek moet my reis vandag en more en oormore voortsit, want dit is 
ondenkbaar dat 'n profeet op 'n ander plek as Jerusalem omkom' ( 1 3:33). 
Verskeie verdere aankondigings van sy lyding volg. En dan, heel aan die einde 
van die Evangelic, wanneer Jesus aan die vergaderde dissipels verskyn, 'open 
Hy hulle verstand om die Skrif te verstaan' en voeg Hy by (24:46v): 

So staan daar geskrywe: 'Die Christus moet ly en op die 
derde dag uit die dood opstaan, en in sy naam moet bekering 
en vergewing van sondes aan al die nasies verkondig word, 
van Jerusalem af en verder'. 

Wat van die lydende Meester geld, geld ook van die wat Hom volg. In die 
boek Handelinge word Paulus veral geskilder in beelde wat baie ooreenstem 
met die van Jesus se aardse !ewe. Alreeds by sy bekering se die Here deur 
Ananias aan horn: 'Ek self sal vir horn wys hoeveel hy vir my Naam moet ly' 
(9:16). En oral waar Paulus die evangelie verkondig, is daar teenstand: in 
Antiogie (in Pisidie), in Ikonium, in Korinte, en uiteindelik in Rome. Dit is 
egter veral sy noodlotswanger reis na Jerusalem wat, net soos die reis van sy 
Meester na dieselfde stad, gelaai is met simboliek. Daar is selfs twee 
aankondigings aangaande lyding wat horn in Jerusalem te wagte is (Hand 
20:22-25; 21: lOv), aankondigings wat die leser aan dergelike woorde uit die 
Evangel ie betreffende Jesus se lyding en dood herinner (vgl Senior en 
Stuhlmueller 1983:276). Die dissipels sal die lot van die Meester dee!, soos 
Stefanus en Jakobus inderdaad gedoen het. Paulus en sommige ander apostels 
het ook uiteindelik hierdie lot gedeel. Tog is dit nie in die boek Handelinge 
opgeteken nie - slegs dat hulle gedurig in die skadu van die dood beweeg het. 
Hulle weet egter dat hulle eers deur baie verdrukking moet gaan voordat hulle 
in die koninkryk van God kom (14:22). 

29 



Op hierdie punt - so skryf William Frazier (1986:47) - het Lukas se twee 
geskrifte 'n betekenis wat ver by die onmiddellike konteks van die eerste eeu 
verby wys. Hy verwys na die Rooms-Katolieke gebruik om, by die uitsending 
van sendelinge, elke nuwe sendeling 'n kruis of krusifiks om te hang en vervolg: 

30 

Somewhere beneath the layers of meaning that have attached 
themselves to this practice from the days of Francis Xavier to 
our own is the simple truth enunciated by Justin and Tertul­
lian: the way faithful Christians die is the most contagious 
aspect of what being a Christian means. The missionary cross 
or crucifix is no mere ornament depicting Christianity in gen­
eral. Rather, it is a vigorous commentary on what gives the 
gospel its universal aspect. Those who receive it possess not 
only a symbol of their mission but a handbook on how to 
carry it out. 



3 

GOEIE NUUS VIR DIE ARMES. 

EN DIE RYKES? 

VERGEESTELIKING VAN DIE ARMES? 

Ek het reeds aangedui dat Lukas besondere aandag gee aan verskeie groepe 
mense wat, om 'n verskeidenheid van redes, eenkant toe gestoot is en op wie 
die 'establishment' neergesien het: vroue, tollenaars, melaatses en ander 
kronies siek persone, Samaritane, en so meer. Dit lyk egter asof die belangrik­
ste kategorie vir Lukas die annes was. Dit kom onder meer daarin uit dat, elke 
keer wanneer hy 'n lys van mense gee wat op verskillende maniere ly, hy die 
armes aan die begin van die lys plaas as 'n soort oorhoofse kategorie (soos in 
4:18; 6:20; 14 :13; 14:21) of aan die einde, as klimaks of samevatting (soos in 
7:22) . Ons sou dus met 'n mate van reg kon argumenteer dat alles wat Jesus 
volgens Lukas oor die swakkes, veragtes en verstotenes se, opgeneem is in wat 
hy oor die armes se. 

In die Westerse kerke gedurende die afgelope eeue het baie min van hierdie 
beklemtoning van goeie nuus vir die armes tereg gekom. Die neiging was om 
die armes te vergeestelik. Daarom is by voorkeur verwys na Matteus se 'Salig 
is die annes van gees' (5:3), wat dan of verstaan is as 'n verwysing na mense 
wat eenvoudig en sander pretensie is, of mense wat 'n onderdanige houding 
teenoor God inneem. 

31  



In die nuwe Afrikaanse Bybelvertaling Jui die teks byvoorbeeld: 'Geseend is 
die wat weet hoe afhanklik hulle van God is'. Daarmee is die dubbelduidigheid 
van die Griekse metaforiese spreekwyse egter wegvertaal; die teks kan nou 
nog net beteken: die armes van gees is volledig in geestelike of religieuse 
terme vasgevang. 

In die afgelope dekades is daar egter toenemend 'n prates teenoor hierdie 
soort verklaring gehoor. Een manifestasie van hierdie prates vind ons in die 
bevrydingsteologie. Maar ook buite die bevrydingsteologie om word die tradi­
sionele soort eksegese toenemend bevraagteken. Die Rooms-Katolieke Kerk 
het byvoorbeeld op een van sy groot byeenkomste (Medellin, Kolumbie, 1968) 
as teologiese posisie aanvaar dat God 'n 'preferential option for the poor' het 
en dat die kerk ook geroepe is om hierdie 'voorkeuropsie' van God ten opsigte 
van die armes uit te oefen. En in hierdie verband word heel in die besonder na 
Lukas se evangelie verwys, in die oortuiging dat God se erbarming met armes -
en, daarmee saam, sy veroordeling van rykdom - nerens duideliker aan die Jig 
kom as hier nie. Die titels van verskillende boeke oor Lukas neem hierdie 
gedagte op. H J Degenhardt het byvoorbeeld reeds in 1965 'n boek geskryf 
met die titel Lukas - Evangelist der Armen. En in 1978 publiseer L Schottroff 
en W Stegemann 'n Duitse boek wat in 1986 in Engels vertaal is onder die titel 
Jesus and the hope of the poor. Ons sal deeglik kennis moet neem van hierdie 
uitdagings wat gerig word aan die tradisionele Westerse kerke se neiging om 
die armes te vergeestelik. 

Dit is moeilik om 'n sosiale analise te maak van die Christengemeenskappe vir 
wie Lukas in die tagtiger jare van die eerste eeu sy evangelie skryf en van die 
situasie wat hy met sy twee boeke op die oog gehad het. In my eerste hoofstuk 
het ek dit reeds gewaag om 'n soort godsdie11stige analise van sy gemeentes te 
maak en te probeer aandui wat die situasie was wat hy in hierdie verband wou 
aanspreek. Sy baie verwysings na armes en rykes en die wyse waarop hy in 
hierdie verband met sy bronne omgegaan het, wys egter ongetwyfeld ook in die 
rigting van sosiale wanbalanse onder die Christene vir wie hy skryf en, heel 
waarskynlik, op die feit dat die ryk Christene van sy tyd weinig oog meer gehad 
het vir hulle roeping ten opsigte van die armes. 

Miskien is dit die rede waarom Lukas - ten spyte van die feit dat hy die 
evangelis is wat veel meer dikwels as die ander na die armes verwys - een ver­
wysing wat by Markus (14:7) en Matteus (26:11) voorkom, heeltemal weglaat: 
'Die armes het julle altyd by julle, maar My het julle nie altyd nie'. Miskien is 

32 



hierdie woord van Jesus in Lukas se tyd (net soos in ons eie tyd ! )  dikwels 
gebruik om die teenwoordigheid van armes in die gemeente te regverdig: as 
ons hulle tog altyd by ons bet, hoef ons mos nie iets aan hulle omstandighede 
te doen nie! 

SOSIALE OMSTANDIGHEDE IN DIE 1YD VAN JESUS 

Al is dit moeilik om iets oor die maatskaplike toestande in Lukas se eie tyd te 
se, weet ons egter heelwat oor die sosiale situasie in Judea en Galilea in die tyd 
van Jesus se aardse bediening. 'n Baie kort opsomming daarvan mag ons help 
om Lukas se evangelie beter te verstaan. 

In die jaar 63 vC het die Romeine die Joodse land verower en by die uitge­
strekte Romeinse Ryk ingelyf. In daardie tyd was die meeste plattelandse Jode 
kleinboere of 'peasants', wat die land gemeenskaplik besit bet - min of meer 
soos die situasie in Afrika voor die koms van die blankes was. Groot grond­
besitters was feitlik onbekend. Onder Romeinse bestuur is daar egter gelei­
delik 'n nuwe stelsel ingevoer. Die een landgoed na die ander is gevestig en 
bet uitgebrei ten koste van die kleinboere en van gemeenskaplike besit. Vir 
die Jode was dit 'n ontwikkeling met traumatiese gevolge. Hulle bet die land 
van God ontvang, as 'n ewige erfenis: dit was 'n heilige land. Nou bet die 
Romeine dit egter vir hulleself toegeeien. 

Om die nuwe beleid behoorlik te vestig en om geld vir die ambisieuse projekte 
van die Romeine te vind, bet die owerheid besluit om belastings te hef. Om dit 
effektief te doen, was dit egter nodig om eers 'n sensus of volkstelling te hou. 
Die sensus bet in twee stadiums verloop. In die eerste stadium moes al die in­
woners van die land geregistreer word; in die tweede stadium bet dit om die 
insameling van die belastings self gegaan. Dit was tydens die eerste stadium -
so vertel Lukas ons - dat Jesus in Betlehem gebore is. 

Een van die gevolge van die nuwe administrasie was dat die kleinboere hulle­
self nie meer kon handhaaf nie; meer en meer van hulle is mettertyd gedwing 
om as arbeiders op die groot plase te gaan werk. Hierdie mense is die 
'dagloners' van wie ons so dikwels in die evangelies lees, veral in die gely­
kenisse. Die standaardloon van so 'n arbeider was 'n silwerdenarius per dag -
skaars genoeg om 'n klein gesin min of meer op die broodlyn te laat bestaan. 
As so 'n arbeider 'n paar dae lank nie werk kon vind nie, was sy gesin sonder 
kos. Dit is teen hierdie agtergrond dat ons die vierde bede van die Ons Vader 
moet verstaan: 'Gee ons elke dag ons brood vir die dag'. Dit is clie gebed van 
mense wat van oomblik tot oomblik in onsekerheid !ewe. Dit is 'n gcbed om 
oorlewing. 

33 



'ARM' EN 'RYK' VOLGENS LUKAS 

Teen hierdie agtergrond lyk <lit taamlik duidelik <lat Lukas die woord 'arme' 
(Grieks: ptochos) in 'n letterlike sin bedoel het. Die begrip verwys by Lukas 
na mense wat ekonomies arm is, in sommige gevalle selfs bedelarm of brand­
arm, soos die geval met Lasarus was (vgl Scheffler 1988:57-61). Die woord 
ptochos kom 34 keer in die Nuwe Testament voor, waarvan 10 keer in Lukas se 
evangelie. Heelwat van hierdie gevalle kom in Lukas se Sondergut voor. In 
ander gevalle het Lukas <lit blykbaar ingevoeg in die bronne wat hy gebruik het 
(Markus en Q). 

Primer gaan <lit hier dus om mense wat letterlik arm is. En tog sou 'n mens 
met 'n mate van reg kon aflei <lat daar in die begrip ook 'n ander ondertoon 
aanwesig is: die armes is die afhanklikes, veral die wat van God afhanklik is en 
daarom nederig, of, inderdaad ook soos ons ou Afrikaanse vertaling Jui, 'arm 
van gees' is. Hierdie tweede betekenis moet nie oor die hoof gesien word nie. 
Dit bly egter 'n sekondere betekenis by Lukas. Raymond Fung (1980:91) vat 
hierdie nuanse goed saam: 

God has a preferenti.al option for the poor. God also has a 
preferential option for the poor in spirit. But may I suggest 
that God accepts the poor in spirit because God has already 
accepted the poor? ... The Good News is for the poor and 
those who approximate the poor, i e the poor in spirit. The 
poor is the original; the poor in spirit is the copy. It is 
presumptuous of the copy to claim that it is the original. 

Die primere betekenis van 'arm' as materieel nooddruftig kom nog duideliker 
aan die Jig in daardie perikope waar Lukas 'n verwysing na die armes laat volg 
deur 'n uitspraak van Jesus (gewoonlik baie krities) oor die rykes. Reeds in die 
eerste hoofstuk, in die Loflied van Maria, kom hierdie kontrasterende stellings 
voor (1:53): 

... behoeftiges het (God) oorlaai met goeie gawes en rykes 
met lee hande weggestuur. 

Die bekende saligsprekinge van Jesus het Matteus en Lukas albei uit Q gekry. 
Hulle haal die saligsprekinge egter op verskillende maniere aan. Die eerste, 
tweede en vierde saligsprekinge by Matteus (5:3, 4, 6), in die ou Afrikaanse 
vertaling, Jui soos volg: 

34 



Salig is die wat arm van gees is, want aan hulle behoort die 
koninkryk van die hemele. Salig is die wat treur, want hulle 
sal vertroos word. Salig is die wat honger en dors na gereg­
tigheid, want hulle sal versadig word. 

Waar Jesus volgens Matteus indirek en in die algemeen praat van die wat arm 
van gees is en van die wat hanger en dors na geregtigheid, praat by by Lukas 
(6:20-21) veel meer konkreet en direk: 

Geseend is julle wat arm is, 
want aan julle behoort die koninkryk van God. 
Geseend is julle wat honger bet, 
want julle sal versadig word. 
Geseend is julle wat nou huil, 
want julle sal lag. 

Lukas gaan egter nog verder in sy afwyking van die Matteusteks. Onmiddellik 
na die saligsprekinge volg die spreuke oor ellende, in ewe direkte vorm (6:24v): 

Maar ellende wag vir julle wat ryk is, 
want julle bet julle lekker lewe al weg. 
Ellende wag vir julle wat nou vol eet, 
want julle sal honger ly. 
Ellende wag vir julle wat nou lag, 
want julle sal treur en huil. 

Uit die verband is dit duidelik dat Lukas hierdie uitsprake as direkte teenstel­
lings tot die saligsprekinge verstaan - dus dieselfde motief wat in die Loflied 
van Maria voorgekom bet. Hy kontrasteer die huidige ellende van die armes 
met hulle toekomstige geluk, en die huidige oorvloed en genieting van die 
rykes met die ellende en hanger wat op hulle wag. 

Dieselfde teenstelling kom eksplisiet nog 'n derde keer in sy evangelie voor: in 
die gelykenis van die ryk man en Lasarus (16:19-31). Weer eens is dit 'n berig 
wat slegs by Lukas voorkom. Die huidige situasie van die twee hoofkarakters 
in die gelykenis is dieselfde as die van die twee groepe in die saligsprekinge en 
die uitroepe oor ellende: Lasarus verduur nou hanger en ellende, maa,r sal in 
sy ereplek langs Abraham oorvloed geniet; die ryk man leef nou in oorvloed 
en genot, maar sal mettertyd in 'n verskriklike vuur beland, waar by nie eens 
die punt van sy tong met 'n druppel water kan laaf nie. 

35 



Implisiet kom dieselfde kontras ook elders voor, veral in Lukas se Sondergut. 
Oink maar aan die ryk jongman wat diep teleurgesteld van Jesus af wegdraai, 
'want hy was baie ryk' (18:23), of aan die ryk dwaas wat vir homself skatte 
vergader, maar nie 'ryk by God' is nie (12:21), en aan die Fariseers, van wie 
Lukas se dat hulle 'baie lief vir geld' was (16:14). 

DIE EV ANG ELIE VIR DIE ARMES 

Die eerste woorde wat Jesus volgens Lukas in die openbaar uitspreek, staan 
aangeteken in Lukas 4:18v, waar Jesus gevra word om in die sinagoge van sy 
tuisdorp, Nasaret, te preek, en waar Hy dan uit die Jesajarol voorlees. Die 
sleutelbetekenis van hierdie hele perikoop vir die verstaan van Lukas se 
evangelie word vandag algemeen erken: al die lyne wat dwarsdeur die Evan­
gelie loop en al die elemente wat daarin voorkom, word as't ware in hierdie 
kart berig saamgebind. Dit is dan ook in hierdie perikoop dat ons program­
matiese woorde oor Jesus se bediening onder die armes boor: 

Die Gees van die Here is op My omdat Hy 
My gesalf het om die evangelie aan armes te bring. 
Hy het My gestuur 

om vrylating vir gevangenes uit te roep 
en herstel van gesig vir blindes, 
om onderdruktes in vryheid uit te stuur, 
om die genadejaar van die Here aan te kondig. 

Hierdie woorde ( 'n samestelling van Jes 61: lv en 58:6) word in die Lukas­
evangelie 'n soort manifes vir die bediening van Jesus, veral omdat Jesus - met 
die oe van alma! in die sinagoge op horn gevestig - voortgaan deur te se 
'Vandag is hierdie Skrifwoord wat julle nou net gehoor het, vervul' (vs 21). 

Hierdie perikoop is een van die plekke in Lukas waar die armes eerste genoem 
word; die terme wat hierin voorkom, staan dus as 'n soort opskrif vir al die 
lydende groepe wat volg: gevangenes, blindes en onderdruktes. Die grootste 
gedeelte van die aanhaling, in sy oorspronklike verband (Jes 61), het daarmee 
te make dat God sy volk wat uit Babiloniese ballingskap teruggekeer het, wil 
verseker dat Hy hulle nie vergeet het nie: Hy sal tot hulle hulp kom deurdat 
Hy sy 'genadejaar', dit wil se die jubeljaar, sal laat aanbreek (vgl Albertz 
1983:187-189). 

Lukas haal egter nie slegs Jesaja 61:lv aan nie. Tussen Jesaja 61:1 en 61 :2 voeg 
hy 'n gedeelte van Jesaja 58:6 in: ' ... om onderdruktes in vryheid weg te stuur'. 

Bybelwetenskaplikes het tot dusver tevergeefs probeer om 'n verklaring vir 

36 



hierdie vreemde manier van aanhaling te vind. Dit lyk my ons moet aanvaar 
dat Lukas (of Jesus, volgens Lukas) doelbewus hierdie woorde vanuit 'n ander 
hoofstuk van J esaja ingevoeg het omdat hy geoordeel het dat daarin iets 
voorkom wat blykbaar nie duidelik genoeg in Jesaja 61 tot uitdrukking gekom 
het nie (vgl Albertz 1983:183v, 191). Wat sou daardie 'iets' kon wees? 

In die konteks van Jesaja 58 staan die woorde 'om onderdruktes in vryheid weg 
te stuur', in 'n maatskaplike verband. Dit het te make met profetiese kritiek op 
sosiale wantoestande in Israel, veral met die uitbuiting van die armes deur die 
rykes. Selfs op vasdae doen die rykes wat hulle wil en laat hulle hul werk­
nemers nog harder werk (vs 3); voorts dam hulle diegene wat hulle geld skuld, 
met die vuis by (vs 4 - vgl Albertz 1983: 193). Dit is in hierdie verband dat die 
profeet dan uitroep (in vs 6v): 

Is die vas wat Ek wil he nie dft nie: 
om die wat onregverdig gevange gehou word, te bevry, 
om die juk wat op mense druk, af te haal, 
om verdruktes vry te maak, 
om elke juk te breek? 
Is dit nie dat jy vir die wat honger is, van jou brood gee nie, 
dat jy aan die armes en die dakloses 'n blyplek gee nie, 
dat wanneer jy iemand sonder klere sien, jy vir horn klere gee nie, 
dat jy jou medemens nie aan sy lot oorlaat nie? 

Jesaja 58 verwys na 'n situasie wat ook in Nehemia 5 gereflekteer is: na die 
ballingskap was daar baie verarmde Jode wat hulle wingerde en huise moes 
verpand, om sodoende geld in die hande te kry sodat hulle die belastings van 
die Persiese koning kon betaal. In sommige gevalle moes hulle selfs hul 
kinders as slawe verpand aan ryk landgenote, wat die dilemma van die armes 
uitgebuit en hulself sodoende verryk hel. Dit is na hierdie verarmde Jode dat 
die woord tethrausmenoi ('onderdruktes', 'gekneusdes', of 'gebrokenes') van 
Jesaja 58:6 (Griekse vertaling) verwys. Hulle is mense wat ekonomies gerui'­
neer is, wat hulle kinders as slawe verpand het en vir wie daar, menslik 
gesproke, geen enkele hoop meer is om ooit weer te ontsnap aan die wurg­
greep van skuld en armoede nie. Vanwee hoe rentes, voortgaande uitbuiting 
en ander teenslae word hulle situasie in der waarheid net al meer haglik en 
hulle skuld al groter. Slegs 'n Jubeljaar, 'n 'genadejaar van die Here', kan vir 
hulle 'n uitweg uit hulle ellende bring. 

Die situasie van hierdie verarmde Jode na die ballingskap was nie wesenlik 
anders as die van die dagloners en ander bedelarm mense in Jesus se eie tyd 

37 



nie. Ook vir hierdie dagloners, uitgelewer aan die giere en nukke van die 
rykes, was die enigste uitweg 'n 'genadejaar van die Here'. 

Lukas verstaan hierdie 'genadejaar' egter nie noodwendig as 'n direkte god­
delike ingrype nie. Hy sien dit eerder so dat 'genade' aan die armes betoon 
word deurdat die rykes deur Jesus se boodskap aangegryp word en dan 'n hand 
van ontferming en geregtigheid na die slagoffers van die samelewing en van 
omstandighede sal uitsteek. 

DIE EV ANG ELIE VlR DIE RYKES? 

Dit is hier waar ons nou moet vra of Lukas dan niks positiefs oor rykes te se 
hct nie, en of sy evangelie nie dalk ook as 'n 'evangelie vir die rykes' bestempel 
sou kon word nie. Om hierop te probeer antwoord, moet ons eers kyk na die 
algemcne beeld van ryk mense in Lukas se evangelie. 

Net soos 'arm' (ptochos) is 'ryk' (plousios) 'n omvattende term in Lukas. 
Rykes is nie slegs mense wat baie besit nie. Primer is hulle, in die 
Lukasevangelie, mense wat gierig is, wat die armes uitbuit, wat so behep is met 
geldmaak, dat hulle hulself nie eens die geleentheid gun om 'n uitnodiging na 
'n fees te aanvaar nie (Lk 14.:18v), wat die Lasarus by hulle poorte nie raaksien 
nie (16:20), wat 'n genotsugtige lewenstyl handhaaf en nogtans (of liewer: juis 
vanwee daarvan) deur die sorge en kommer oor daardie selfde rykdomme ver­
stik word (8 : 1 4). Hulle is, tegelykertyd, slawe en aanbidders van Mammon. 
Hullc besit nie hulle skatte nie maar word deur daardie skatte bcsit. 

Vanuit hicrdic primere betckenis van die woord 'ryk' volg verskeie sekondere 
bctekenisse. Lukas noem die Fariseers byvoorbeeld phylargyroi, liefhebbers 
van geld (16: 14). Dit verwys nie slegs na een karaktertrek onder ander nie (om 
die waarheid te se, die Farisccrs was oor die algemeen hoegenaamd nie ver­
mocnde mensc nie), maar, soos Schottroff en Stegemann (1986:96) dit stel, dit 
is 'n reOeksie op 'the whole moral identity of the person', 'the entire orienta­
tion of their lives'. Hulle is - soos die Fariseers in die gelykenis - mense vol 
selfvertroue ten opsigte van hulle eie geregtigheid en mense wat om daardie 
rede op ander neersien (18:9). 

Die rykes is dus ook arrogant en mense wat mag misbruik. Hulle is voorts 
wereldlik, mense wat slegs in die dinge van hierdie wereld belang stel en nie 
'ryk is by God' nie (12:21 ;  of, soos die New English Bible <lit vcrtaal, 'pai.:pers 
in the sight of God'). Dit beteken dat hul le, deur hulle hebsug, aanmatiging, 
uitbuiting van die arm es, en godloosheid, hulself willens en wetens buite die 
dampkring van God se genade geplaas het. Vandaar dan die wee-uitroepe en 

38 



die uitsprake oor die radikale ommekeer van die lot van die rykes. Die rykes 
het - nie alleen omdat hulle ryk is nie maar ook vanwee die wyse waarop hulle 
hul gedra - eenvoudig klaar hulle porsie geluk opgebruik en alle hoop op seen 
in die toekoms verbeur. 

U sal toegee: <lit is maar 'n bra donker prentjie wat Lukas hier vir ons skilder. 
En veral die van ons wat aanvoel <lat ons eerder onder die rykes tel as onder 
die armes, kan nie anders nie as om bekommerd of selfs ontsteld te word as 
ons sulke dinge hoor. Ons spontane reaksie is om te probeer argumenteer dat 
ons Lukas se woorde oor rykes en rykdom nie so letterlik moet verstaan nie, of, 
indien dit we! 'n korrekte interpretasie is, om dan te probeer redes aanvoer 
waarom ons nie regtig onder die rykes tel nie of ons ten minste nie soos die 
rykes in die Lukasevangelie gedra nie. 

Sulke ideologiese verdedigingsmeganismes stel die bevoorregtes egter maklik 
in staat om vrye teuels te gee aan hulle onversadigbare drang om sosiaal en 
ekonomies opwaarts te beweeg en 'n gemaksugtige lewenstyl na te jaag, waarin 
'n etiek wat waardes soos selfopoffering, selfbeheersing en solidariteit hoogge­
skat word, verontagsaam word, en waarin hulle gewaande 'korrekte houding' 
teenoor hulle skatte belangriker is as die wyse waarop hulle daardie rykdomme 
in <liens van hulle medemens plaas. 

Korn ons kyk egter watter 'oplossing' Lukas vir die dilemma van die rykes sug­
gereer - want Lukas hou horn inderdaad hiermee besig! Uit die evangeliever­
haal weet ons <lat Jesus positiewe kontakte met verskeie welaf mense gehad 
het. Die boek Handelinge vertel ook van ryk en vername persone wat by die 
Christelike gemeentes aangesluit het. Wat wil Lukas in positiewe sin oor hier­
die mense se, veral met behulp van verskeie gelykenisse, vertellinge en 
opdragte? 

Dit word gou duidelik: Lukas bedoel om te se <lat hierdie haglike oordeel oor 
die rykes nie onherroeplik is nie. Schottroff en Stegemann ( 1983:91) som 
Lukas (en Jesus) se verwagting in hierdie verband in die volgende woorde op: 

(Luke) wants the rich and respected to be reconciled to the 
message and way of life of Jesus and the disciples; he wants 
to motivate them to a conversion that is in keeping with the 
social message of Jesus. 

39 



KONKRETE VOORBEELDE 

Een sodanige bekering word versinnebeeld deur die optrede van Saggeus, die 
hooftollenaar van Jerigo, "n ryk man' (19:2) - 'n vertelling wat slegs by Lukas 
voorkom. Saggeus se oortreding het met konkrete <lade te make: uitbuiting 
van die armes en oneerlike hantering van finansies. Sy bekering vind 'n ewe 
konkrete uitdrukking: hy sal alma! wat hy uitgebuit het, vierdubbel terugbetaal 
en die helfte van sy besittings aan die armes gee. Selfs al word hy nie geroep 
qm Jesus letterlik te volg nie, word hy tog 'n dissipel van Jesus deurdat hy Jesus 
se woorde in die praktyk toepas. Hy is, se Nissen (1984:82), 'the only rich per­
son in the gospel about whom it is explicitly told that he chose another life­
style'. 

Lukas kontrasteer die Saggeus-vertelling met die berig oar die ryk jongman 
(18:18-30). In albei gevalle stel Jesus 'n uitdaging aan welaf persone, maar 
hulle reageer verskillend. Die jong man, wat andersins 'n voorbeeldige !ewe 
volgens die letter van die Wet lei (en wat ook in hierdie opsig met die tollenaar 
en sy bedenklike lewenswyse gekontrasteer word), is egter nie bereid om Jesus 
se uitdaging te aanvaar nie. Hy het bedroef geword, 'want hy was baie ryk'. 
Lukas vertel hierdie verhaal as voorbeeld van 'n uitnodiging tot dissipelskap 
wat nie suksesvol was nie. Dit het ook 'n parallel in Handelinge, in die verhaal 
van Ananias en Saffira (5:1-11), net soos die optrede van Barnabas in Hande­
linge ( 4 :36v) analoog aan die van Saggeus is. Saggeus en Barnabas word 
hiermee paradigmas van wat Lukas van welaf Christene in sy eie tyd verwag; 
die verhaal van die ryk jongman, asook die van Ananias en Saffira in die eerste 
Christelike gemeente, word daarenteen voorgehou as voorbeelde van wat ver­
moende Christene nie behoort te doen nie. 

Die optrede wat van rykes met betrekking tot nooddruftiges verlang word, 
word in verdere besonderhede in ander gedeeltes van Lukas uitgespel. Wat 
veral verhelderend is, is die wyse waarop Lukas in hierdie verband materiaal 
uit Q gebruik, insluitende Jesus se 'veldrede' (6:30- 35a) - materiaal wat op be­
slissende punte van Matteus se weergawe verskil (vgl die beklemtoonde ge­
deeltes hier onder): 

40 

Aan elkeen wat iets vra, moet jy gee; en as iemand jou goed 
vat, moet jy dit nie terug eis nie. Behandel ander mense soos 
julle self behandel wil word. As julle net die liefhet wat vir 
julle lie fhet, watter aanspraak op dank het julle dan nag? 
Ook die sondaars het net die lief wat vir hulle liefhet ... En as 
ju/le geld leen net aan die van wie ju/le hoop om dit terug le lay, 
waller aanspraak op dank hel ju/le dan nog? Sondaars leen 



ook aan sondaars, so/ank hu//e maar diesel/de bedrag kan 
terugkry. Nee, sonder om iets terug te verwag, moet ju/le ju/ 
vyande /iejhe en goed doen en uitleen. Dan sal daar vir julle 'n 
groter beloning wees .... 

Die hele gedeelte is vol verwysings na wat die gedrag van die rykes teenoor die 
armes behoort te wees. Sommige hiervan kom ook in Matteus se weergawe 
voor maar ander vind ons slegs by Lukas. Wat veral opval, is dat Matteus se 
( algemene) uitspraak oor lief de vir die vyand deur Lukas verstaan word as 
liefde teenoor diegene wat nie hulle skulde kan betaal nie! Ons moet miskien 
ook na 6:28 kyk, waar die Afrikaanse vertaling praat van mense 'deur wie julle 
s/eg behande/ word' ( die parallel by Matteus praat van 'vervolg'). Dit kan wees 
dat Lukas ook hier mense op die oog het wat van die dissipels van Jesus geld 
leen sander dat hulle <lit terugbetaal: hulle behandel die dissipels dus sleg, 
maar moet vergewe word. 

Die maatskaplike konvensie van destyds het gesuggereer dat ryk mense alleen 
mede- rykes na feestelikhede uitnooi, met die oog daarop om self weer uit­
genooi te word (vgl 14:12 [slegs by Lukas]). Presies hierdie optrede verwerp 
Jesus, volgens Lukas: dis die soort gedrag wat ons sou verwag van sondaars 
wat slegs goed doen aan mense wat vir hulle goed is en slegs geld uitleen as die 
terugbetaling daarvan gewaarborg is (6:32-34). Jesus se dissipels moes egter 
geld uitleen sonder om iets terug te verwag (6:35a). Hulle word opgeroep om 
barmhartig te wees, soos hulle hemelse Vader ook is (6:36). Sodanige optrede 
sal vir hulle 'beloning' bring (6:35b): as hulle hul krediteure hulle skuld vry­
skeld (apo/yo ), sal hulle self ook deur God 'vrygeskeld', dit wil se 'vergewe' 
word (6:37). Sommige Bybelvertalings gee (apo/yo) met 'vergewe' weer, wat 'n 
uitbreiding op die grondbetekenis van hierdie woord is. Die verband eis egter 
'n vertaling in terme van 'vryspreek', 'vryskeld', of 'vrylaat' (vgl Schottroff & 
Stegemann 1986:115). 

Al hierdie dimensies word deur Lukas geplaas in die konteks van wie ons 
naaste is. Uit die gelykenis van die barmhartige Samaritaan weet ons dat my 
naaste die een is wat 'n appel aan my rig en vir wie ek nie langs die pad durf 
laat le nie. In ekonomiese terme beteken dit dat Lukas se lesers uitgedaag 
word om 'n wesenlike deel van hulle rykdom prys te gee en selfs om spesifieke 
onaangename dinge te doen, soos om riskante lenings te maak of skulde kwyt 
te skeld. 

Al hierdie uitsprake reflekteer natuurlik ook die terminologie van die Jubel­
jaar: om die waarheid te se, die hele Lukasevangelie is met die idee van die 
Jubeljaar deurdrenk. 

41 



Lukas se 'ekonomiese etiek' kom ook tot uitdrukking in wat hy oor /iefdadig­
heid of die gee van aa/moese skryf. Afgesien van Matteus 6:1-4 kom die term 
eleemosune (liefdadigheid; barmhartigheidsdiens) in die Nuwe Testament 
slegs in Lukas se geskrifte voor (Lk 11:41; 12:33; Hand 3:2, 3, 10; 9:36; 10:2, 
4, 31; 24:17) . Die nuwe Afrikaanse Bybelvertaling gebruik nie die woorde 
'liefdadigheid' of 'die gee van aalmoese' nie; dit omskryf hierdie begrippe met 
ander woorde. Vandag het die woord liefdadigheid natuurlik 'n negatiewe 
betekenis in sekere kringe, omdat dit dikwels as die absolute teenoorgestelde 
van geregtigheid gesien word. In die Jodendom, soos trouens ook in die Ou 
Testament, was dit anders, soos dit vandag nog in Islam ook die geval is. Die 
diens van barmhartigheid of die gee van aalmoese is nie iets wat geregtigheid 
of strukturele veranderinge ondermyn nie: dit is een van die uitings van gereg­
tigheid en staan in die diens daarvan. In die Ou Testament is liefdadigheid en 
geregtigheid dikwels sinonieme. Liefdadigheid (eleemosune) staan bowendien 
in 'n intieme verband met genade (eleos). 

Alles wat ons tot dusver gese het, moet nou egter nie verstaan word as sou 
Lukas slegs van een sonde weet nie, naamlik die sonde van rykdom, en asof hy 
slegs een vorm van bekering ken nie, naamlik dat die rykes hulle besittings 
moet prysgee. Sowel rykes as armes het nodig om tot bekering te kom. Elke 
persoon het sy of haar eie sondigheid en verslaafdheid. Die vorms van ver­
slaafdheid verskil, wat beteken dat die spesifieke sondigheid van die rykes dik­
wels anders is as die van die armes. Daarom word, volgens Lukas, die rykes 
hoofsaaklik getoets met betrekking tot hulle besittings, terwyl ander in ander 
opsigte getoets word. Dit bring mee, se Nissen (1984:175), 

(that) the poor are sinners like everyone else, because man's 
sinfulness is rooted in the heart. Therefore, just as the 
materially rich can be spiritually poor, the materially poor can 
be spiritually poor. 

Daarbenewens moet onthou word dat rykdom en armoede relatiewe begrippe 
is. Dit is nie asof Lukas slegs met skatrykes en brandarmes te doen het en asof 
slegs eersgenoemdes verpligtings teenoor laasgenoemdes het nie. Die armes 
het ook verantwoordelikhede ten opsigte van die wat nog armer is. 

DIE ARMES EN ONS 

Lukas wil aan sy lesers voorhou wat vandag 'God's preferential option for the 
poor' genoem word. Dit sluit egter nie God se liefde vir en genade oor die 
rykes uit nie. Om die waarheid te se, God se liefde vir die rykes word juis deur 

42 



die 'preferential option for the poor' beklemtoon; immers, in sowel sy evan­
gelie as die boek Handelinge laat Lukas sy lesers verstaan dat daar hoop vir 
rykes is. Wanneer hulle hul tot God bekeer, word ryk en arm ook tot mekaar 
bekeer. Die hoofklem bly deurgaans op mededeelsaamheid, op gemeenskap. 
Op verskillende plekke in Handelinge gee Lukas prominensie aan hierdie 
'gemeenskap van die liefde' (vgl Hand 2:44v; 4:32, 36v). 

Hiermee hou Lukas dus 'n tweede dimensie van Jesus se bediening aan sy 
lesers voor: hulle moet nie alleen uitreik na 'sondaars' en 'verlorenes' nie, 
maar ook na armes, verstotenes, diegene teen wie daar gediskrimineer word, al 
die slagoffers van omstandighede, van die samelewing, en van die optrede van 
ongevoelige mense. Dit gaan in die evangelie nie slegs om die boodskap van 
ewige heil aan verlore sondaars nie; dit gaan ook om die uitsteek van helpende 
hande na mense wat, op welke wyse ook al, in bestaansnood verkeer. 

Ons sal dit sekerlik nie maklik vind om Lukas (en Jesus) se uitdagings ten 
opsigte van rykes en armes in ons eie situasie toe te pas nie. Dit gaan ook nie 
daarom dat alles letterlik toegepas moet word nie. Ons moet onthou dat die 
ekonomiese en maatskaplike strukture in daardie tyd radikaal anders was as 
die waarmee ons vandag te doen het. Die strukture was relatief eenvoudig en 
die 'oplossings' was waarskynlik ook nie te ingewikkeld nie: rykes kon langs 
die weg van liefdadigheid, lenings, en die kwytskelding van skulde - of, soos 
Saggeus, op meer radikale maniere - die armes help. Bowendien het sowel 
Jesus as Lukas geleef in 'n konteks waar diegene wat Jesus gevolg het, niks aan 
die samelewingstrukture kon doen nie. Selfs die rykes van die Lukasevangelie 
was mense wat, binne die opset van die Romeinse Ryk, oor geen magsbasis be­
skik het nie en magteloos gestaan het teenoor armoede en onreg wat in die 
strukture ingebed was. Hulle kon hoogstens op individuele vlak verligting 
bring of toesien dat daar ten minste binne die Christelike gemeente geen 
skrynende teenstellings tussen ryk en arm voorkom nie. Die gees van die 
Jubeljaar kon hoogstens in die gemeentestrukture uitgeleef word - nie in die 
samelewingstrukture nie. 

Vandag leef ons in 'n veel meer ingewikkelde wereld, waar 'n deeglike sosiale 
en ekonomiese analise van die voorkoms van rykdom en armoede 'n 
dwingende noodsaaklikheid is. Maar ons leef ook - met name in 'n land soos 
Suid-Afrika - in 'n samelewing waarin Christene oor die vermoe en invloed 
beskik om ook iets aan onregverdige ekonomiese en maatskaplike strukture te 
doen en sodoende te help om langtermyn oplossings te vind. 

In die vroee dertiger jare van ons eeu het die Eerste Carnegie-Ondersoek na 
Armoede in Suid-Afrika 'n geweldige bydrae tot die ekonomiese en maat-

43 



skaplike opheffing van armblankes (veral verarmde Afrikaners) gelewer. In 
die tagtiger jare is die Tweede Carnegie- Ondersoek aangepak, hierdie keer op 
'n veel meer omvattende wyse, met insluiting van alma! wat in Suid-Afrika as 
arm bestempel kan word. Die belangrikste resultate van hierdie ondersoek is 
onlangs gepubliseer (vgl Wilson & Ramphele 1989). 

Die analise van die navorsers van die Carnegie-Ondersoek het onder meer aan 
die Jig bring dat die voorkoms van rykdom en armoede in ons samelewing dik­
w.els saamhang met onregverdige strukture en patrone van diskriminasie. In 
ons land het blankes dekades lank wat lone betref, gediskrimineer teenoor 
mense wat nie wit is nie; trouens, sommige van daardie strukture bestaan 
vandag nog, al is hulle nie altyd in geskrewe vorm te vinde nie. Die feitlikheid 
van grootskaalse werkloosheid, veral onder swartmense, bring ook mee dat 
baie blanke werkgewers byna net soveel as wat hulle wil, kan betaal: soveel 
Swartmense is so desperaat, dat hulle vir feitlik enige loon sal werk. 

Die situasie is inderdaad in sommige opsigte parallel aan die van die eerste eeu 
in Palestina, toe daar duisende dagloners werkloos op die mark gestaan het. 
Maar die oplossings sal verder moet gaan as die oplossings wat Jesus volgens 
Lukas aan die eerste ryk Christene voorgehou het. Waar vermoende Christene 
in 'n situasie verkeer waar hulle iets aan verkeerde strukture kan doen, mag 
hulle barmhartigheidsdiens nie ophou by die aanbied van die spreekwoordelike 
beker koue water nie. 

Ons sal dus Lukas se uitdagings aan sy lesers vir die tagtiger en negentiger jare 
van die eerste eeu moet probeer 'vertaal' met die oog op die realiteite van die 
negentiger jare van die twintigste eeu. Ons sal vir onsself duidelikheid moet 
kry oor die vraag wat hierdie dimensie van Lukas se getuienis vir ons eie !ewe, 
getuienis en bediening beteken. Dit lyk my dit sluit, ten dele, die heel praktiese 
wenke van Lukas in. Maar dit lyk my dit sluit ook in dat ons baie ernstige vrae 
aan onsself stel. 

Ons moet enige vorm van ekonomiese onreg en uitbuiting in ons samelewing 
aan die kaak stel en daarteen getuig - as deel van ons Christelike roeping. 
Hoeveel blanke Christene het byvoorbeeld stemme laat hoor in die jare toe 
loondiskriminasie teenoor Swartmense 'n integrale dee! van ons samelewing en 
ons ekonomie uitgemaak het? En hoeveel doen dit vandag, uit Christelike 
oortuiging en as wesenlike deel van ons betrokkenheid by die aktiwiteite van 
die kerk? Miskien vind ons dit maklikcr om die evangelie van die vergiffenis 
van sondcs aan sondaars en vcrlorenes te preek as om die boodskap van eko­
nomiese en maatskaplike geregtigheid ten opsigte van die armes uit te dra en 
uit te leef ... . 

44 



4 

GOEIE NUUS VIR SIEKES 

INTEGRALE VERLOSSING 

Lukas se berigte oor Jesus se genesing van siekes behoort nie prinsipieel tot 'n 
ander kategorie as sy berigte oor die redding van sondaars en die verandering 
van die omstandighede van armes en verstotenes nie. Hy brei die verwysings 
na die slagoffers van omstandighede en van die samelewing uit om nie net die 
Samaritane, armes, vroue en tollenaars in te sluit nie, maar ook die blindes, 
lammes, dowes, melaatses, duiwelbesetenes, en ander. 

Soos ek reeds gemeld het, was daar 'n neiging in Israel om teen alle mense met 
kroniese kwale en gebreke - melaatses, blindes, dowes, kreupeles, ensovoorts -
te diskrimineer op sowel maatskaplike as godsdienstige gebied, onder meer 
omdat algemeen geglo was dat 'n sodanige kroniese toestand die gevolg van 'n 
sondige !ewe was (vgl bv Joh 9 :2) . Om hierdie rede moes die genesing van 
sulke mense miskien in ons vorige hoofstuk behandel gewees het. Terself­
dertyd word die verwydering van so 'n kroniese beproewing egter as 'n fisiese 
genesing beskryf, wat daarop dui dat dit tog miskien iets anders as die 'ophef­
fing van die swakkes' en geregtigheid vir onderdruktes behels. 

Hoe dit ook al sy, ons moet waak teen die neiging om Jesus se wondergene­
sings as 'n kategorie heeltemal op hulle eie te beskou, los van die ander 
dimensies van sy bediening. Siekte was maar een dimensie van die mens se 

45 



gevalle toestand. Wat meer is: die Bybelse siening van gesondheid omvat die 
hele persoon: fisies, religieus, en maatskaplik. Die genesing van 'n fisiese 
kwaal is daarom gesien as 'n integrale aspek van so 'n persoon se terugkeer tot 
volkome en omvattende heelheid (vgl Borgen 1981:99). 

In hierdie verband is die sogenoemde Nasaret-episode, waarna ek reeds ver­
skeie male verwys het as die knooppunt van die hele boodskap van Lukas, weer 
eens van kardinale belang. Die omvattende aard van Jesus se heilsbediening 
word daar as't ware in 'n neutedop saamgevat. En een van die take waartoe 
Jesus deur die Heilige Gees gesalf is, is om aan blindes herstel van hulle gesig 
te gee. 

Miskien is daar 'n selfs nog meer direkte verwysing na genesing in hierdie 
perikoop. Die teks waaruit Jesus in die sinagoge lees, Jesaja 61: 1, bevat 
immers ook 'n sinsnede met die woorde 'om die wat gebroke van hart is, te 
genees'3. 

Anders as Markus en Matteus maak Lukas nie 'n skerp onderskeid tussen siek­
te en duiwelbesetenheid nie. Ek nocm drie voorbeelde om dit te illustreer. 

Terwyl sowel Markus as Matteus die siekte van Petrus se skoonmoeder as 'n 
'gewone' koors beskryf, vertel Lukas ( 4:39) dat Jesus by die koppenent van 
haar bed gaan staan het en die koors 'bestrar het. Dit is 'n term wat gewoonlik 
ten opsigte van die uitdryf van demone gebruik word. Tweedens, by die gene­
sing van 'n vrou wat reeds agtien jaar lank gebreklik was, se Jesus volgens 
Lukas (13:16):  'Hier is 'n vrou, 'n dogter van Abraham, wat werklik al agtien 
jaar lank deur die Satan gebind is'; gebreklikheid word dus ook as 'n vorm van 
besetenheid beskou. Nog 'n voorbeeld: in onderskeid van sowel Markus as 
Matteus skryf Lukas oor 'n dowe persoon dat hy in werklikheid 'n stom duiwel 
gehad het (11:14). 

Genesing en die uitdryf van demone behoort vir Lukas dus tot wesenlik dieself­
de kategorie. Ons sien dit ook in die boek Handelinge, waar hy Petrus aanhaal 
wat se (10:38): '(Jesus) het rondgegaan, oral goeie werke gedoen en alma] 
gesond gemaak wat in die mag van die duiwel was .. .'. 

BEVRYDING 

Dit is daarom nie vreemd dat Lukas die werkwoord aphiemi en die selfstandige 
naamwoord aphesis in verband met sowel genesing as eksorsisme gebruik nie. 
Ons het die woordgroep reeds in verband met Jesus se bediening van die ver-

46 



gewing van sondes teegekom. Ek het daar reeds opgemerk dat aphiemi nie 
slegs vir 'vergewe' nie, maar ook vir ander betekenisse aangewend kan word, 
soos: losmaak, vrymaak, vrykoop, loslaat, kwytskeld, verlos, bevry. Lukas 
gebruik dit ten opsigte van sondaars, wat as't ware deur en in die mag van 
sonde gevange gehou word en daarvan verlos moet word. Hy gebruik hierdie 
woordgroep ook met verwysing na ons tweede kategorie noodlydendes: die 
am1es, verstotenes en mense wat onreg ly. Ook hulle moet 'bevry' word van die 
bande wat hulle bind. Ook in Jesus se Skriflesing in sy tuisgemeente kom die 
woord aphesis voor in die konteks van die vrylating van gevangenes. As Lukas 
nou dieselfde woord ten opsigte van die genesing van siekes en duiwelbese­
tenes gebruik, mag ons daaruit aflei dat hy hierdie dee! van Jesus se bediening 
beskou as synde intiem verwant aan die twee bedieninge wat ons reeds be­
spreek het. 

In  die Jig hiervan mag ans Jesus se bediening van genesing dus sien as iets 
groters as slegs die genesing van siek of abnormale liggaamsdele. Dit is 'n 
proleptiese manifestasie of antisipasie van die teenwoordigheid van die ryk van 
God, 'n aanduiding dat God die mensdom in Jesus besoek. Volgens Lukas 
11:20 se Jesus dan ook: 'Aangesien Ek deur die vinger van God duiwels uit­
dryf, het die koninkryk van God inderdaad tot by julle gekom'. En as die 
sewentig vol blydskap van hulle sending terugkeer en uitroep: 'Here, selfs die 
duiwcls onderwerp hulle aan ons by die hoor van u Naam! ', dan antwoord 
Jesus: 'Ek het die Satan soos 'n weerligstraal uit die heme! sien val' ( 10:17v). 
Genesing en eksorsisme is tekens van 'n geweldige verskuiwing in die mags­
balans wat die mens se !ewe en lot behecrs. 

Lukas loon geen belangstelling vir Jesus se stryd teen die demone as sodanig 
nie; sy berigte oor duiweluitdrywings is nie daarop bereken om Jesus as 'n 
soort magier voor te stel nie, maar om die inbreek van Gods ryk in sy aardse 
bediening toe te lig. 

Ons moet egter wat ek so pas gese het, ook in 'n ander verband plaas. Ek het 
aan die begin melding gemaak van Scheffler se stelling dat Lukas Jesus se hele 
bediening beskryf in terme van die lydende Messias wat in ontferming na ander 
lydendes uitreik. Hierdie aspek kom baie duidelik aan die lig in Lukas se 
berigte oor die genesing van siekes en duiwelbesetenes, veral as ans hulle met 
Markus se berigte vergelyk. 

Lukas het sewe van Markus se nege genesingswonders oorgeneem, en nog 
twee uit Q, terwyl hy nie minder nie as vyf uit sy Sondergut in sy verhaal 
ingevleg het (Scheffler 1988:90). Dit is veral insiggewend om te let op die wyse 
waarop Lukas die berigte weergee wat hy uit Markus se Evangelie oorgeneem 

47 



het. In Markus se vertellings oor Jesus se wondergenesings is daar wat ons sou 
kon noem 'n baie sterk 'teologiese' motief: die genesings illustreer teenoor alle 
ongelowiges en kleingelowiges dat Jesus goddelike gesag het, dat Hy die ver­
wagte Seun van die mens is. Terselfdertyd wys die genesings dat die dissipels 
gebrekkig van begrip en selfs 'blind' is vir die werklike betekenis van Jesus se 
koms en bediening (vgl Scheffler 1988:92v). 

Lukas skrap nie hierdie motiewe van Markus in sy eie weergawe nie. Hulle bly 
daar, al is hulle by horn effens na die agtergrond verskuif. Die hoofklem plaas 
hy egter elders: op die feit dat ook Jesus se genesingswonders primer uit­
drukking gee aan die feit dat Hy Hom wil ontfenn oar lydendes (Scheffler 
1988:90-100). Ook in hierdie opsig staan die genesingswonders dus op een lyn 
met die ander manifestasies van Jesus se bediening. So gee Lukas byvoorbeeld 
meer besonderhede oor die aard en omvang van die lyding as wat Markus gee. 
Dit lyk byna asof die fokus nie soseer op Jesus is nie, maar wel op die sieke of 
duiwelbesetene. Die lydendes word ook meer positief en simpatiek voorgestel: 
dikwels prys hulle God na die genesing; hulle word ook nie voorgestel as sou 
hulle ongehoorsaam aan Jesus se instruksies wees nie. 

Die feit dat baie genesings op die sabbat plaasvind, Jig dieselfde motief toe4
· 

En volgens Lukas maak dit volledig sin dat Jesus die genesing van siekes bo die 
handhawing van die sabbatsgebod stel, juis omdat ontferming volgens horn 
meer is as leerstellige suiwerheid. Teenoor die Fariseers, wat meer belangstel 
in die formele gehoorsaamheid aan die Wel, se Jesus trouens dat die betoning 
van ontferming aan lydendes op sigself al die vervulling van die Wet is (vgl 
11:41). Daarom beskou Lukas ook die koms van die ryk van God as intiem 
verwant aan die beeindiging van alle pyn en lyding (Scheffler 1988:100). 

MEER AS GESONDMAKING 

Om aan al hierdie motiewe uitdrukking te gee, wys Lukas in sy berigte verder 
as die bloot fisiese genesing van die lydende na die vreugde wat op die gene­
singswonder volg en na die reaksie van die persoon wat genees is of van die 
persone wat die geteisterde vergesel het. In verskeie gevalle le hy 'n verband 
tussen genesing aan die een kant en geloof, redding en vergiffenis aan die 
ander kant. Hy maak we! nie die sieke of duiwelbesetene se genesing albanklik 
van die persoon se geloof in Jesus nie, waarskynlik omdat hy - in harmonie met 
sy oorhoofse interpretasie van God se genadige teenwoordigheid in Jesus - wil 

48 



vashou aan die oortuiging dat Jesus Hom onvoorwaardelik oor noodlydendes 
ontferm, afgesien van enige geloof, wetsonderhouding of berou aan die kant 
van die een wat ly. Dit beteken egter nie dat geloof geen rol speel in die 
genesingswonders nie. Inteendeel. 

Van sommige van die wat Jesus volg, word byvoorbeeld uitdruklik gese dat 
hulle Hom volg omdat hulle genees is; met ander woorde, hulle het vanwee 
hierdie gebeurtenis tot geloof in Hom gekom. In hoofstuk 11:2 en verder 
vertel Lukas byvoorbeeld van die vroue wat, saam met die twaalf, Jesus gevolg 
het, en hy meld dat hulle mense was wal van hose geeste en siektes genees is: 
dit was hierdie genesings wat hulle tot geloof en dissipelskap gelei het. 

Om die fisiese voordele van genesing te geniet, is dus onvoldoende en is nie die 
werklike doe! van die genesingswonder nie. Gods magtige dade in Jesus moet 
gesien word as tekens van God se naderende ryk en as uitdagings aan die wat 
genees is om Jesus sonder voorbehoud te volg (vgl Tannchill 1986:96). 

Die geloof wat deur so 'n genesingswonder gegenereer is, word dikwels ekspli­
siet aan verlossing gekoppel. Dit is belangrik om daarop te let dat verlossing, 
soteria,'n sentrale konsep in Lukas se evangelie is en 'n dominante tema van sy 
boodskap verteenwoordig (vgl Van Unnik 1973:32). Nog duideliker as die 
ander Sinoptiese Evangelies verbind Lukas Jesus se koms uitdruklik met ver­
lossing (1:69, 71, 77; 2:30; 3:6; 19:9). Slegs Lukas noem Jesus: Soter, Redder 
(2:11). 

Van nog groter belang is die werkwoord, sozein (of diasozein) wat Lukas agtien 
keer in sy evangelie gebruik, dikwels in die konteks van 'n wondergenesing of 
eksorsisme. Die uitdrukking he pistis sou sesoken se ('Jou geloof het jou gered 
[of genees)') weerklink soos 'n refrein deur sy evangelie (7:50; 8:48; 17:19; 
18:42). In drie van die gevalle volg hierdie woorde aan die einde van 'n vertel­
ling waar dit om 'n genesingswonder gaan: die uitdrukking <lien dus as die 
fokuspunt van die hele berig. 

Uit die hele verband is dit duidelik dat Lukas die woord 'red' of 'verlos' as iets 
meer omvattends as bloot fisiese gesondmaking beskou. Om dit meer presies 
te se :  liggaamlike genesing word geplaas en verstaan in 'n veel wyer 
soterio/ogiese verband, dit wil se in die verband van omvattende redding of ver­
lossing. Die verhaal van die tien melaatses (17:11-19 - slegs by Lukas) illus­
treer wat ek probeer se. Onderweg na die priesters ontdek al tien dat hulle 
'gereinig' is (vs 14). Een van die tien, toe hy agterkom dat hy 'gesond gemaak' 
is (iathe :  vs 15), keer na Jesus terug om horn te dank en te loof. Slegs vir hier­
die een se Jesus: 'Staan op en gaan huis toe. Jou geloof het jou gered'. In 

49 



hierdie berig verwys 'red' sonder twyfel na iets meer as 'reinig' of 'gesond 
maak'. Laasgenoemde is al wat die ander nege ervaar het, maar die tiende 
melaatse is 'gered'. 

Die liggaamlike genesing kan dus 'n teken, simbool, manifestasie of bewys 
word van die omvattende genesing wat die sieke ondervind het. In al die 
gevalle waar die werkwoord 'red' met verwysing na genesings gebruik word, 
staan dit in die konteks van die teenwoordigheid van vyandige magte wat God 
teenstaan, maar ook in die konteks van die aanbreek van die ryk van God (vgl 
Van Unnik 1973:33). 

GENESING EN SONDEVERGIFFENIS 

Dit behoort ons dus nie te verbaas dat genesings in 'n enge verband met 
vergewing van sondes geplaas word nie - nie slegs by Lukas nie, maar ook by die 
ander twee Sinoptiese evangelies. Dit gebeur op paradigmatiese wyse in die 
verhaal van die genesing van die verlamde man (Lk 5:17-26), waarna ons 
trouens reeds verwys het. Hier verseker Jesus die geteisterde persoon eers dat 
sy sondes vergewe is; eers daarna, in reaksie op die proteste van die Fariseers, 
verklaar Hy (vs 23v): 

Wat is makliker? Om te se: 'Jou sondes is jou vergewe,' of 
om te se: 'Staan op en loop'? Maar Ek gaan nou vir julle die 
bewys lewer dat die Seun van die mens volmag het om op 
aarde sondes Le vergewe. Toe se Hy vir die verlamde man: 
'Ek se vir jou: Staan op, vat jou draagbaar en gaan huis toe'. 

Agter hierdie vertelling - ten minste soos Lukas dit interpreteer - le die siening 
dat liggaamlike genesing nie in isolasie verstaan mag word nie, maar as iets wat 
in 'n veel wyer konteks plaasvind, veral dat genesing en die aankondiging van 
sondevergiffenis saam hoort. Meer spesifiek as wat Markus en Matteus dit 
doen, probeer Lukas om 'n soort korrelasie tussen Jesus se woorde en dade 
(veral sy wonders) te skep. Terwyl Markus 'n groter klem op Jesus se lering en 
prediking plaas, sien Lukas Jesus as die Messias wat sowel verkondig as doen. 
Hierdie twee aspekte van Jesus se bediening wil hy graag as 'n eenheid sien. 
Albei gee uitdrukking aan Jesus se buitengewone gesag (vgl Lk 4:32, 36). Van 
heinde en verre kom die menigtes om sowel na Hom te luister as om van hulle 
siektes genees te word (5:15; anders in Mk 1:45 en 3:8). Hy praat met hulle 
oor die koninkryk van God en genees hulle siekes (9: 1 1; anders in Mk 6:34). 
Die Emmausgangers kan daarom met oortuiging verklaar dat Hy 'magtig was 
in woord en daad voor God en die hele volk' (24:19). 

50 



DIE KERK EN DIE BEDIENING VAN DIE GENES ING 

Dit is seker begryplik waarom Lukas, indien hy wel die 'geliefde geneesheer' 
van Kolossense 4:14 was, so 'n besonder groat belangstelling vir Jesus se 
bediening van genesing sou he. Ons moet egter onthou dat 'n geneesheer in 
Lukas se tyd in feitlik geen enkele opsig met 'n moderne mediese praktisyn 
vergelyk kan word nie. Op die meeste kan ons miskien bepaalde parallelle tus­
sen horn en 'n tipiese kruiedokter van Afrika sien. 

Ewe min kan ons die moderne praktyk van geloofsgenesing sonder meer as die 
verlengstuk van Jesus se bediening van genesing sien. Die verskille is te opval­
lend. 'n Baie kort historiese oorsig in hierdie verband mag ons help om iets 
hiervan te verstaan. 

Die Christelike kerk het vanaf sy geboorte-uur 'n besondere bewoenheid gehad 
met mense wat liggaamlik en geestelik siek was, ja, met alma! wat op een of 
ander wyse slagoffers van omstandighede of van die samelewing was. In sy 
klassieke werk oor die sending en uitbreiding van die Christelike kerk ge-· 
durende die eerste drie eeue, het Harnack 'n lang hoofstuk aan die vroee 
Christene se 'gospel of love and charity' gewy (1962:147- 198). Op grond van 
noukeurige navorsing het hy 'n merkwaardige beeld van die jong kerk se 
betrokkenheid by armes, wese, siekes, mynwerkers, gevangenes, slawe en reisi­
gers saamgestel. 'The new language on the lips of Christians', skryf hy, 'was 
the language of love. But it was more than a language, it was a thing of power 
and practice' (:149). 

Ons moderne hospitale het hulle wortels in hierdie bediening van die vroee 
kerk, en het van die begin af uitdrukking gegee aan die omvattende verlossing 
wat in Jesus Christus gekom het. Met die opkoms van die monnikewese in die 
vroee Middeleeue was elke klooster tegelyk 'n plek van genesing, waar 'n alles­
omvattende bediening beoefen is. 

Hierin het egter mettertyd ingrypende verskuiwings gekom. In die loop van die 
Middeleeue het die bediening van die genesing al meer los geraak van die om­
vattende bediening van die kerk. Hospitale het inrigtings op hulle eie geword. 
Na die Protestantse Hervorming, toe so 'n groat premium op (korrekte) 
woord-verkondiging geplaas is, is siekte en genesing gaandeweg na die uiterste 
periferie van die kerk se teologiese belangstelling en bediening gestoot. Die 
groeiende populariteit van allegoriese prediking, waarin fisiese armoede, blind­
heid en siekte vergeestelik is en as verwysings na 'n verskeidenheid van sondes 
opgevat is, het ook tot die evolusie van hierdie tendens bygedra (vgl Borgen 
1981:91v). 

51 



Vanaf die sewentiende eeu het die Verligting ook sy deeltjie tot hierdie toe­
nemende versplintering van die heelheid van Jesus se bediening bygedra. Rene 
Descartes het die menslike gees as res cogitans (denkende subjek) verstaan en 
die menslike liggaam as res extensa (objek, afsonderlik van die gees) . Teen 
Descartes se aanvanklike bedoeling in, het hierdie standpunt mettertyd daartoe 
gelei dat die menslike liggaam op objektiewe wyse as voorwerp geanaliseer, 
gedissekteer en bestudeer kon word. Hierdie benadering, wat vandag nog 
algemeen voorkom, het 'n geweldige groot invloed op ons verstaan van siekte 
en genesing uitgeoefen (vgl Capra 1983:123-163). Genesing, 'heling', het oor­
spronklik in 'n nol.1 verband met 'heelheid', 'heil' en 'heiligheid' gestaan (al 
hierdie woorde is etimologies aan mekaar verwant), wat beteken het dat, in die 
antieke wereld, genesing 'n terugkeer tot omvattende heelheid en daarmee tot 
heil beteken het. Die Ou-Testamentiese begrip sja/oom (wat ons in Afrikaans 
baie ontoereikend met 'vrede' vertaal) gee hieraan uitdrukking: sjaloom 
beteken l iggaamlike gesondheid, sielsvrede, gesonde menseverhoudings, 
sosiale geregtigheid, vrede met God. Nou is hierdie allesomvattende karakter 
van 'heil' in stukke gebreek en het die dele alleen as losstaande fragmente bly 
voortbestaan. Die vrede van die siel met God is losgemaak van geregtigheid in 
die samelewing, gesonde menseverhoudings, en liggaamlike gesondheid. Om 
'te genees' het nou bloot beteken om 'fisies gesond te maak', en is losgemaak 
van die wyer bediening van die kerk. 

Dit was selfs die geval waar die kerk, in die moderne era, 'sendinghospitale' op 
sy sendingstasies opgerig het. Alte dikwels het die sendinghospitaal in feitlik 
geen verband tot die plaaslike kerk of gemeente gestaan nie. Die sending­
hospitaal was die 'werkswinkel' waar siek liggame gesond gemaak is. Deur 
slegs op biologiese aspekte te konsentreer, het die geneesheer en sy of haar 
personeel al verder wegbeweeg van genesing as sjaloom. 

Terselfdertyd het die kerk al meer die 'werkswinkel' geword waar mense gees­
telike redding kon kry en waar ewemin van sja/oom tereg gekom het. En die 
kerke of sendinggenootskappe wat hierdie twee 'institute' - die sending­
hospitaal en die kerk - naas mekaar aan die gang gehou het, het die oprigting 
van sendinghospitale dikwels geregverdig met die argument dat dit mense vir 
die woordverkondiging voorberei en ontvanklik maak. Die bediening van die 
genesing is dus nie as integrale dimensie van die kerk se sending beskou nie, 
maar as 'n hulpmiddel wat ten doe) het om 'n sagmaakproses aan die gang te 
sit (vgl Bosch en Jansen 1968). 

52 



Aan die ander einde van die spektrum tref ons die groeiende beweging van 
geloofsgenesings aan. Dit neem baie vorms aan. Ons boor van 'signs and 
wonders', 'power encounter', 'power evangelism', en dies meer. Die uitgangs­
punt skyn te wees om Jesus as wonderwerker voor te stel, as sterker as al die 
magte van Satan wat Jesus by wyse van 'n verskeidenheid van siektes opponeer. 

Dit lyk my die neiging, veral by die moderne mens, om alles langs die weg van 
mag en magsuitoefening reg te kry, is baie diep gewortel. Dit kom nie slegs by 
die kragvertoning van moderne genesingsdienste en manifestasies van 'power 
evangelism' voor nie, maar ook by die hele moderne geneeskunde, insluitende 
die wyse waarop ons dit dikwels in die konteks van ons sendinghospitale be­
oefen bet. Ons verwys dan graag na Bybelse voorbeelde soos die manier 
waarop die profeet Elia die Baalsprofete op die berg Karmel gekonfronteer 
bet en as't ware 'n kompetisie tussen hulle god en sy God aan die gang gesit 
bet. 

Dit lyk my egter nie korrek om vanuit sulke enkele voorbeelde universeel­
geldende reels vir die kerk se bediening af te lei nie. Ons moet eerder na Jesus 
kyk - en vir die doeleindes van hierdie publikasie veral na die wyse waarop 
Lukas horn verstaan bet en aan ons voorhou - om te sien of ons daar nie rig­
lyne vir ons moderne Christelike bediening van die genesing kan vind nie. 

KRAG DEUR SWAKHEID 

As ons dit doen - so lyk dit my - sal die klem in ons bediening eerder op die 
el�ment van matelose ontferming val. Daarmee saam sou ons in herinnering 
kon roep dat die Christelike geloof 'n godsdiens van die kruis is, en dat die 
kruis ons oproep tot swakheid eerder as krag, of liewer: tot krag deur swak­
heid. Paulus se tweede brief aan die Korintiers is in sy geheel op die erkenning 
van hierdie dimensie gebou (vgl Bosch 1979). 

Ons aanbid 'n Heer wat, toe Hy die keuse gehad het om Homself van die kruis 
te verlos en daarmee sy krag en gesag buite alle twyfel te stel, gekies bet om 
aan die kruis te bly en daarmee nie Homself nie, maar ander te verlos (vgl Lk 
23:35). Hy bet geen behoefte of begeerte gehad om Homself sterker as ander 
gode te bewys nie. Duisende van sy volgelinge bet in die eeue daarna 'n mar­
telaarsdood gesterf, sonder enige wonderingrype van God in die laaste oom­
blik. Die Meester is vervolg en bet gely: dit sal nie anders met sy dissipels 
gaan nie. Die Meester was blootgestel, kwesbaar: so is hulle wat Hom volg. 
Hy nooi ons om Hom te volg ter wille van wie Hy is, nie ter wille van wat ons 
hoop om daaruit te kry nie. Diegene wat Hom om enige ander rede wou volg, 
is weggewys. 

53 



Dit is byvoorbeeld wat gebeur het op die oewer van die See van Galilea, toe 
5 000 mense Hom wou volg en Hom selfs met geweld koning wou maak (Joh 
6:13) vanwee die wonder wat hulle beleef het, en nie ter wille van Homself nie 
(vs 26). Is dit dan verbasend dat Johannes die sesde hoofstuk van sy evangelie 
begin met 'n skare van meer as 5 000 (vs 10) wat rondom Jesus saamdrom, 
maar daardie selfde hoofstuk afsluit met slegs twaalf wat by Jesus oorgebly 
het? En selfs vir hulle vra Jesus: 'Wil julle nie ook weggaan nie?' (vs 67). Dan 
antwoord Petrus, namens die ander: 'Here, na wie toe sal ons gaan? U het die 
woorde wat ewige lewe gee .. .' (vs 68) . 

Die implikasie hiervan is duidelik: mense volg Jesus nie ter wille van wat hulle 
daaruit kan kry nie, nie vanwee sy kragvertonings wat hulle na hulle asems laat 
snak het en hulle bo alle twyfel oortuig het dat Hy sterker as enige ander mens 
of god is nie. Hulle volg horn eenvoudig omdat hulle nie anders kan nie. 

DIE CHRISTELIKE KERK: 'N 'HELENDE GEMEENSKAP' 

Dit is 'n Jes wat ons moeilik leer, nie alleen in ons bediening van genesing nie, 
maar seer sekerlik ook daar. 'n Sendinggeneesheer wat in die laat vyftiger jare 
by die Nederduitse Gereformeerde Kerk se sending in die Transkei aangesluit 
het, Gerrit Ter Haar, getuig hiervan. Hy het daar gekom in die tyd toe die 
blanke se woord nog wet was en die blanke sendinggeneesheer soos 'n klein 
koninkie in 'sy' hospitaal kon regeer. Jntussen het omstandighede verander. 
Transkei het onafhanklik geword en die posisie van blankes, ook van genees­
here, het baie onseker geword. 'Sy' sendinghospitaal het 'n regeringshospitaal 
geword. Tog het Ter Haar aangebly, maar in 'n nuwe rol wat hy eers langsaam 
en met heelwat pyn en frustrasie kon aanleer. Die swaarste van alles was om 
van mag afstand te doen. Gaandeweg het hy egter ontdek dat dit die enigste 
manier is waarop hy werklik 'n bediening van genesing kon uitoefen: sonder 
enige mag en waarborge. Hy skryf hieroor (Ter Haar 1986): 

I honestly believe that having no power in a worldly sense is 
to my advantage as a modern missionary. I have often com­
plained about it, but I have come to the realisation that it is to 
my advantage. When I no longer have power to do what I 
want to do, I am dependent on the ... Holy Spirit ... I cannot 
force my way. It is a gentle way. 

In die vorige hoofstuk het ek gese dat ons nie op 'n direkte wyse afleidings kan 
maak uit wat Lukas oor Jesus se bediening teenoor die armes en verontregtes 
se en dan van daar uit op 'n meganiese, een-tot-een-basis toepassings vir ons 

54 



eie situasie vandag kan aflei nie. Ons omstandighede en die samelewing waar­
in ons ons bevind, verskil te veel en te ingrypend van die wereld waarin Jesus 
geleef het. Ons sou dieselfde voorbehoude ten opsigte van ons bediening van 
genesing moet maak. Ons kan Jesus nie sonder meer naboots nie. Ons kan 
nie ons eie situasie terugprojekteer na die eerste eeu en maak asof niks sedert­
dien gebeur het nie. Ons moet kennis neem van alles wat sedertdien gebeur en 
ontwikkel het, ook op die gebied van die geneeskunde en alle verwante weten­
skappe. Ons moet dus doen wat Lukas reeds vir sy eie tyd, 'n halwe eeu na die 
aardse lewe en bediening van Jesus van Nasaret, gedoen het, naamlik om vir 
die kerk van sy tyd, vir die Christene van die tweede en die derde geslag wat 
·van hulle wortels in die Jodendom vervreemd geraak bet, die verhaal van Jesus 
so te vertel dat dit neerkom op 'n herinterpretasie vir nuwe omstandighede. 

Juis deurdat hy dit gedoen het, het Lukas getrou gebly aan die ware bedoelinge 
van Jesus. Anders gestel: Jesus het sy dissipels gei'nspireer om die logika van 
sy eie bediening op 'n verbeeldingryke en kreatiewe wyse te herinterpreteer 
binne die konteks van omstandighede wat in baie opsigte nuut was en anders as 
die omstandighede waarin hy sy eie bediening beoefen het. 

As Lukas dus in die tagtiger jare van die eerste eeu oor Jesus se bediening van 
die genesing skrywe, is dit nie met die bedoeling dat sy lesers op meganiese en 
formalistiese wyse Jesus moes na-aap nie. Hy doen dit eerder in die hoop dat 
hulle vir hulle eie konteks afleidings sal maak wat in harmonie is met die be­
diening van Jesus, ook al verskil dit ingrypend daarvan op die formele vlak. Sy 
heel belangrikste boodskap, so lyk dit my, het te make met Jesus se gesindheid 
van ontferming, van medelye met die lydendes, van mense in hulle lyding raak 
te sien en hande na hulle uit te steek om sodoende - op watter konkrete wyse 
ook al - hulle nood te lenig. 

Vir die moderne geneeskunde het Lukas dan seer sekerlik ook die een en 
ander te se asook vir diegene wat by een of ander bediening van geloofsgene­
sing betrokke is. Cliff Allwood, gewese sendinggeneesheer en tans hoof van 
Psigiatrie by die Baragwanath hospitaal in Soweto, rig enkele behartigings­
waardige woorde aan elkeen van hierdie groepe as hy skrywe (1989:121) : 

Faith healing often raises awkward issues, especially when the 
teaching of the particular church does not entertain the pos­
sibility of not being cured. It is a problem when faith is some­
how defined as that which ensures that God does what we 
want. Sacramental healing as part of a Communion service is 
usually a gentler alternative, concentrating more on wholistic 

55 



healing - the acceptance of reconciliation rather than a nar­
row emphasis on the curative aspects. But words such as 'sin', 
'forgiveness' and 'love' are not part of the scientific medical 
vocabulary. 

Die bediening van die genesing in sendingperspektief gaan egter verder as die 
praktyk van opgeleide medici en geloofsgenesers. Di t  het ook met die 
gemeente, met die kerk en die gewone lidmate te make. Gedurende die afge­
lope dekades hoor ons telkens van die gedagte aangaande die kerk as 'n 'heal­
ing community'. Dit strek verder as die enge en spesifieke terrein van die 
genesing van siekes. Dit neem kennis van die feit dat ons ons in 'n siek 
samelewing bevind en dat Christene geroep is om 'n helende bediening in sulke 
omstandighede uit te oefen. 

Die 'siektes' waarmee ons in ons samelewing gekonfronteer word, is meer as 
die spesifieke liggaamlike kwale van mense. Trouens, oor die algemeen kan 
ons hierdie kwale deesdae heel goed hanteer en verbysterende verligting ver­
skaf. Maar daarmee het ons genesingsbediening nog skaars begin. 

Vera) in ons eie land sal ons kerke 'healing communities' oor 'n baie wye vlak 
moet wees: in 'n konteks van spanning, wantroue, korrupsie, vrees, haat, bit­
terheid, onsekerheid, en so meer, is ons geroepe om 'n bediening te beoefen 
wat mense ontspanne maak, hulle help om hulle medemens te aanvaar en eer­
lik te behandel, en hulle vrees en haat in vertroue en liefde omskep. Dit bring 
ons bediening baie naby die ander twee bedieninge wat ons reeds bespreek het: 
goeie nuus vir sondaars en verlorenes, goeie nuus vir armes en verstotenes. 

Ek sluit af met twee aanhalings wat iets van hierdie omvattende verstaan van 
genesing - in die taal van Lukas se evangelie - aan ons deurgee. Die een van 
Arthur Glasser (1986:415) is gerig aan die adres van diegene wat op 'signs and 
wonders' en 'n 'power encounter' met hose magte konsentreer; die ander is 
van John de Gruchy (1986) en is aan die Christelike praktyk van genesing in 
die algemeen gerig. Glasser skryf: 

56 

Is it not rather solemnizing to realize that those most preoc­
cupied with physical and demonic realities appear not particu­
larly interested in responding to the demanding ethical and 
social issues of our day? 



De Gruchy (aangehaal deur Allwood 1989:124) sluit hierby aan: 

A concern for health cannot be separated from a commit­
ment to social justice and transformation. Hence the connec­
tion in the Bible between social justice and 'Shalom'. A heal­
ing ministry requires a prophetic-critical ministry; the one 
without the other distorts the gospel of judgment and grace. 

57 



5 

GOEIE NUUS VIR VREEMDELINGE 

EN BUITESTAANDERS 

KONFRONTASIE IN NASARET 

Jesus van Nasaret het sy bediening begin in 'n konteks waar die Jode uiters 
negatief teenoor alle nie-Jode gestaan het. Hulle het veral met twee nie­
Joodse volke te make gehad: die Romeine en die Samaritane. Hulle het die 
Romeine gehaat en die Samaritane verag. 

Om te sien hoe Lukas Jesus se bediening binne hierdie situasie van spanning 
verstaan het, begin ons weer met 'n verwysing na Jesus se optrede in Nasaret, 
soos in Lukas 4:16-30 beskryf. Die verhaal begin daarmee <lat die gemeente­
seun hartlik in sy tuisdorp verwelkom word. Die berigte oor sy bediening en 
oor sy wonderwerke elders in Galilea het ook Nasaret bereik en die dorps­
mense is uitermate trots op die seun van die timmerman wat voor hulle oe 
grootgeword het. Hy het hulle klein dorpie as't ware op die landkaart geplaas 
en alma! val oor hulle voete om vriendelik teenoor horn te wees. Toe Hy op 
die sabbatdag, 'soos sy gewoonte was', die sinagoge besoek, was dit vanself­
sprekend dat die gemeenteseun vandag sou preek. Sonder protes van enig­
iemand word die Jesajarol aan Hom gegee om daaruit te lees en 'n kort preek 
te !ewer. 

58 



Die begin van die hele episode is dus uitermate positief. As ons nou egter na 
die einde van die berig kyk, kry ons 'n heel ander prentjie. Ons lees in verse 28 
en 29: 

Almal in die sinagoge was woedend toe hulle hierdie dinge 
hoor. Hulle het opgespring, Hom uit die dorp uitgejaag en 
Hom gebring tot op die rand van die berg waarop hulle dorp 
gebou was, om Hom van die krans af te gooi. 

Dit is dus nou 'n heel ander storie! Net so eenparig as wat hulle horn ver­
welkom het, net so eenparig verwerp hulle Hom nou - soveel so dat hulle let­
terlik moord wil pleeg. 

Wat het tussen die aankoms van Jesus by die sinagoge en die woedende reaksie 
van die gemeente aan die einde gebeur? In die volgende hoofstuk sal ek hier­
die vraag in meer besonderhede probeer beantwoord. Vir die huidige wil ek 
aan slegs een moontlike rede vir die sinagogegangers se woede aandag gee, 
naamlik Jesus se verwysings na Elia en die weduwee van Sarfat sowel as die 
genesing van Naaman deur Elisa. Sowel die weduwee as Naiiman was natuur­
lik nie-Jode, heidene. 

Wat Jesus dus in werklikheid vir hierdie klompie vroom en wetsgetroue Jode 
se is dat God nie alleen die God van Israel is nie, maar ook die God van die 
heidenvolke. Die groep wat daar vergader was, het 'n baie duidelike idee gehad 
oor wie God uitverkies het en oor wie in die huis van die Here welkom was. 

Hulle was baie seker: slegs volbloed Jode het gekwalifiseer. God se heil was 
beperk tot Israel. Vir ander was die deure van die sinagoge gesluit, tensy hulle 
proseliete word. 

Jesus se opt re de en woorde beteken effektief dat die sinagogegangers van 
Nasaret se hele verwysingsraamwerk, hulle hele teologie, alles wat vir hulle 
heilig was, onderstebo gekeer word. God is nie onherroeplik aan die Joodse 
volk vasgebind en as't ware aan hulle uitgelewer nie. As hulle sou weier om 
positief op Jesus se bediening te reageer, sou God nie ten einde raad wees nie. 
Die evangelie sal aan ander verkondig word en hulle sal dit aanneem. 

Wat ons hier in die eerste hoofstukke van die evangelie lees, het opvallende 
parallelle in die boek Handelinge. Daar vertel Lukas hoedat die evangelie keer 
op keer vir die Jode aangebied word. Hulle weier egter, met die gevolg dat die 
apostels dan na die heidene gaan. In Handelinge 13:46 haal Lukas Paulus en 
Barnabas aan wat 'reguit' vir die Jode in Antiogie (in Pisidie) se: 

59 



Die woord van God moes eerste aan julle verkondig word. 
Maar omdat julle dit verwerp en daarmee beslis dat julle die 
ewige !ewe nie werd is nie, gaan ons nou na die mense toe 
wat nie Jode is nie. 

Daar kan geen twyfel wees nie dat Lukas Jesus se bediening so verstaan het dat 
Hy reeds by sy heel eerste openbare optrede die weg na 'n aanvaarding van en 
sending onder die heidene aangedui het en juis daarom deur die Jode verwerp 
IS. 

DIE SAMARITANE IN LUKAS SE EVANGELIE 

In hierdie stadium - en trouens dwarsdeur sy aardse bediening - is Jesus (vol­
gens Lukas) nog net op implisiete wyse met 'n sending onder die heidene besig. 
Eers in die heel laaste hoofstuk van sy Evangelie meld hy uitdruklik dat Jesus 
sy dissipels stuur om die boodskap van bekering en vergewing van sondes na 
die heidenvolke uit te dra. Eers clan word die sending onder die heidene dus 
eksplisiet. Tog word die latere eksplisiete betrokkenheid dwarsdeur die Evan­
gelie van Lukas noukeurig voorberei. 

Een manier waarop Lukas dit doen, is om verskeie verwysings na die Samari­
tane in sy berig in te vleg. 'n Vergelyking met die ander twee Sinoptiese 
evangelies wys op 'n opvallende verskil in hierdie verband. In Markus is daar 
geen enkele verwysing na Samaria of die Samaritane nie. Matteus het slegs 
een verwysing, en dit is 'n negatiewe een. Jesus stuur sy twaalf dissipels uit en 
se onder meer vir hulle (Mt 10:5v): 

Moenie met 'n pad na die heidennasies toe afdraai nie en 
moenie in 'n dorp van die Samaritane ingaan nie. Gaan 
liewer na die verlore skape van die volk Israel toe. 

By Lukas is die situasie egter heeltemal anders. Hy het drie duidelike verwy­
sings na Samaritane, waarvan minstens twee positief is5. 

Ek verwys eers na die gelykenis van die barmhartige Samaritaan (10:25-37) . 
Die feit dat hierdie gelykenis onmiddellik op Lukas se berig oor die uitsending 
van die dissipels volg (waarin Lukas nie die verbod van Jesus op besoeke aan 
Samaritane, wat by Matteus voorkom, aanhaal nie ), beteken dat dit as't ware 
antisiperend in die konteks van 'n sending buite Israel geplaas word. Jesus se 
gehoor, insluitende sy dissipels, moes hierdie gelykenis besonder onsmaaklik 
gevind het, selfs weersinwekkend. L W Mazamisa het onlangs (1987) 'n dok-

60 



torale proefskrif oor die gelykenis geskryf. Hy wys op die feit dat, vir die 
Joodse gehoor van Jesus, 'n Samaritaan 'n deur en deur negatiewe konnotasie 
gehad het. Samaritane was nie werklik volledig mense nie, onder meer vanwee 
hulle godsdiens wat volgens die Jode uit 'n gruwelike vermenging van Joodse 
en heidense elemente bestaan bet - 'n ware heksebrou. 

By geleentheid het 'n groep Samaritane na Jerusalem gegaan, asof hulle die 
Paasfees wou bywoon, en toe in die geheim die tempel binnegegaan en mens­
beendere daar rondgestrooi, we! wetende dat doodsbeendere die mees onreine 
voorwerp vir Jode was. Hulle bet dus die tempel op gruwelike en onver­
geeflike wyse verontreinig. By 'n ander geleentheid het die inwoners van 'n  
Samaritaanse dorp een nag 'n groep J oodse pelgrims wat na die Paasfees in  
Jerusalem op pad was, oorval en  alma! uitgemoor (vgl Ford 1984:83v). In die 
oe van die Jode het sulke optrede die Samaritane nie slegs tot vyande van die 
Jodendom gemaak nie maar inderdaad ook tot vyande van God self. 

Dit is interessant om te let op die verband waarin Jesus die gelykenis vertel. 
Die aanleiding is 'n vraag van 'n skrifgeleerde oor die regte nakoming van die 
Wet: 'Meneer, wat moet ek doen om die ewige !ewe te verkry?' Toe Jesus 
antwoord met die samevatting van die Wet as die betoning van liefde teenoor 
God en liefde teenoor die naaste, kom die skrifgeleerde met 'n wedervraag: 
'Ja, maar wie is nou eintlik my naaste?' Hierop volg dan die gelykenis. 

Die hele verband suggereer aan die aanwesiges, insluitende die dissipels, dat 
dit net lode was wat die Wet kon vervul. Die luisteraars verwag dus dat die 
priester en die Leviet die man wat onder die rowers verval het, sal help en 
daardeur die Wet vervul: hierdie twee manne is immers mense wat die Wet 
ken en elke dag daarmee werk! Tot alma! se ontsteltenis is dit nie wat gebeur 
nie. Die priester en Leviet loop verby, maar die Samaritaan - simbool van wet­
teloosheid, op die heel onderste trap van die godsdienstige en morele leer, 
waarop die priester en die Leviet heel bo staan - ontferm horn oor die slagof­
fer. 

Uit die hele verband is dit verder duidelik dat die slagoffer 'n Jood was, al 
word dit nerens uitdruklik gese nie. En Jode was nie toegelaat om enige lief­
dadigheid uit die hande van Samaritane te aanvaar nie; verder was hulle uit­
druklik verbied om van Samaritane olie en wyn te koop of in ontvangs te neem 
(vgl Ford 1984:92v).. In hierdie gelykenis gebeur die onverwagte en ongeoor-

61 



loofde egter: 'n Samaritaan bewys barmhartigheid aan 'n food deur sy wonde 
met olie en wyn te behandel! Hy laai horn boonop op sy pakdier, neem horn 
na 'n herberg, betaal vooruit vir sy versorging, en onderneem om weer daar­
langs terug te kom en meer te betaal indien die aanvanklike bedrag nie 
toereikend was nie. 

'n Mens kan jou kwalik iets voorstel wat meer verbasend, ja, skokkend vir Jesus 
se Joodse gehoor kon gewees het. Die strekking van die gelykenis is egter 
duidelik: die Samaritane, wat deur die Jade gedemoniseer is, as onmense of 
nie-mense beskou en behandel is, word deur Jesus gehominiseer, tot werklike 
mense van vlees en bloed, net soos die Jade self, verhef. Waar Jesus op die 
toneel verskyn, word elke 'outsider' 'n 'insider', word elke buitestaander 'n lid 
van die binnekring, word elke vreemdeling 'n bekende en elke vyand 'n vriend. 

Die ander positiewe verwysing na 'n Samaritaan het ek reeds in my vorige 
hoofstuk bespreek: die berig oor die genesing van die tien melaatses (17:11-
19). Die verhaal speel horn af in die grensgebied tussen Galilea en Samaria, 
waar die ellende van melaatsheid die tradisionele argwaan tussen Jade en 
Samaritane uitgewis het; die verhaal suggereer naamlik (weer eens word dit 
nie uitdruklik uitgespel nie) dat van die tien melaatses nege Jade was en slegs 
een 'n Samaritaan. Van die tien ontvang slegs een iets meer as liggaamlike 
genesing: hy ontvang 'verlossing', omvattende heil en heelheid. 

In sy tweede boek ontwikkel Lukas dan sy 'Samaritaanse teologie' enduit. Die 
opgestane Heer kondig aan dat, na Jerusalem en Judea, Samaria die eerste 
ontvanger van die evangelie sal wees (Hand 1:8). Die berig hieroor volg dan 
vanaf hoofstuk 8. Die sending onder die Samaritane is inderdaad 'n bewys van 
'n fundamentele breuk met tradisionele Joodse opvattings. 

LUKAS SE 'SENDINGTEOLOGIE' 

Hierdie breuk word deur Lukas noukeurig en vanaf die eerste hoofstuk van sy 
Evangelie versigtig voorberei. Alles bly by vae aanduidings en sinspelings - die 
woorde van die gryse Simeon dat God in die kindjie Jesus "n Jig tot verligting 
van die nasies' gestuur het, Jesus se verwysings na die weduwee van Sarfat en 
Naaman in sy preek in Nasaret, die berigte oor die Samaritane, die positiewe 
houding van Jesus teenoor tollenaars en ander randfigure teen wie daar deur 
die establishment gediskrimineer is, ensovoorts, ensovoorts. Al hierdie vertel­
linge sinspeel op wat later sou volg - ten minste vir die wat ore het om te boor 
en oe om te sien. Die toneel wat Lukas in die boek Handelinge ontvou, is dan 
'n logiese konsekwensie van wat in die Evangelie slegs aangevoor is: dit wat 
verborge was, wat slegs latent aanwesig was, word nou volledig geopenbaar! 

62 



Die 'skakel' tussen die twee dele van Lukas se verhaal, tussen wat latent is en 
wat in die heldere daglig staan, vind ons in hoofstuk 24:45-49 van die Evan­
gelie: 

Toe open Hy hulle verstand om die Skrif te verstaan. Verder 
se Hy vir hulle: 'So staan daar geskrywe: "Die Christus moet 
ly en op die derde dag uit die dood opstaan, en in sy Naam 
moet bekering en vergewing van sondes aan al die nasies 
verkondig word, van Jerusalem af en verder." Julle is getuies 
van hierdie dinge. En Ek sal die gawe wat my Vader beloof 
het, vir julle stuur. Maar julle moet in die stad bly totdat julle 
met krag van bo toegerus is.' 

Hierdie woorde bevat, in 'n neutedop, Lukas se verstaan van die koms van 
Jesus, naamlik dat Hy 'n finale breuk met die partikularisme van die Jodendom 
van sy tyd ingelui het en die weg voorberei het vir die uitdra van die boodskap 
van God se heil na alle mense, ongeag hulle etniese en religieuse agtergrond. 
Lukas se 'teologie van die sending' - volgens die woorde van Jesus so pas aan­
gehaal - bevat dan die volgende elemente: 

1. Sending is, vir Lukas, 'n vervulling van die beloftes van die Skrif. 

2. Dit word eers moontlik na die lyding, dood en opstanding van die Messias 
van Israel. 

3. Die boodskap van bekering en die vergewing van sondes bly altyd 'n inte­
grale deel van sending. 

4. Die boodskap is vir alle nasies bedoel. 

5. Dit moet in Jerusalem begin, dit wil se by die Jode en vanuit die 
Jodendom. 

6. Die taak word onderneem deur mense wat as 'getuies' bestempel word. 

7. Sending geskied in die krag van die Heilige Gees. 

'n Mens sou kon se <lat hierdie woorde van Jesus, wat Lukas reg aan die einde 
van sy Evangelie plaas, die sleutel tot die verstaan van die hele Evangelie is, net 
soos dit ook die verbinding tussen die Evangelie en die boek Handelinge vorm. 
Die veelvuldige toespelings op en verwysings na nie-Jode wat in die Evangelie 
voorkom, vorm dan as't ware die goue draad wat dwarsdeur Lukas se evangelie 

63 



loop, die 'vesels' wat die verhaal van Jesus aan die verhaal van die vroee kerk 
vasbind. Van die begin van die evangelie af skryf Lukas met die oog op die 
wereldwye sending van die kerk, vanuit die vaste oortuiging dat die koms van 
Jesus bedoel het dat alle grense tussen mense en groepe weggeval het en dat 
daar by Hom en in sy gemeenskap ruimte vir almal is. 

VOOROORDELE TEEN NIE-JODE 

As ons nou na die boek Handelinge kyk, sal ons sien dat alles nie presies ver­
loop het soos die leser na aanleiding van die laaste perikoop van die evangelie 
sou verwag bet nie. Vooroordeel is iets wat stadig en moeilik sterf. Die 
meeste mense het 'n desperate behoefte daaraan om vooroordeel aan die !ewe 
te hou, omdat dit hulle innerlike sekerheid gee en hulle houding en optrede 
teenoor ander regverdig. Dit is dus, uit hierdie hoek gesien, nie verbasend nie 
dat die eerste Christene (wat almal Jade was) moeite gehad met die idee dat 
die gemeenskap van Jesus ruimte vir alma! behoort te he. Selfs die feit dat die 
Heilige Gees op die Pinksterdag uitgestort is, het hulle nie in staat gestel om 
sander meer hierdie brug tussen J odendom en heidendom oor te st eek nie. 

Ek het in 'n vorige hoofstuk verwys na die spanning wat op hierdie punt tussen 
die 'moedergemeente' in Jerusalem en die dinamiese jong gemeente in Antio­
gie geheers het. Soos reeds verduidelik, moet ons die gemeente in Jerusalem 
nie as 'n monolitiese blok verstaan nie. Daar was waarskynlik ten minste drie 
faksies teenwoordig. Aan die 'regterkant' - as ons hierdie soort politieke 
terminologie vir 'n oomblik mag gebruik - was die Judai'ste wat tot geen kom­
promie bereid was nie en die J oodse identiteit tesame met die besnydenis as 
onverhandelbaar beskou het. Erens in die middel was Jakobus, wat teen die 
middel van die veertiger jare die leierskap van die gemeente oorgeneem het. 
Hy het waarskynlik die steun van die meerderheid vir sy bemiddelende stand­
punt gehad. 

Aan die 'linkerkant' van die spektrum was apostels soos Petrus en Johannes, 
wat 'n meer akkommoderende houding teenoor die insluiting van heidene ge­
huldig het, maar tog bepaalde bedenkinge oor Paulus, Barnabas en die ander 
leiers in Antiogie gehad het: die manne, so het Petrus en sy makkers waar­
skynlik gedink, maak dit darem regtig onnodig moeilik vir ons wat bier in 
Jerusalem probeer om simpatie vir hulle standpunt op te wek! In die geheel 
gesien, was die toestand in Jerusalem dus nie veel anders as wat dit in die 
meeste van ons eie gemeentes is nie: ook ons het maar ons faksies en span­
ninge as dit gaan oor die vraag van die insluiting van buitestaanders en vreem­
delinge! 

64 



PETRUS, DIE WEIFELENDE 

Dit is die moeite werd om na Petrus se aarselende houding op hierdie punt te 
kyk, soos Lukas dit vir ons skilder. Na die moord op Stefanus, se Lukas, het 
daar 'n 'hewige vervolging van die gemeente in Jerusalem begin' (Hand 8:1). 
Die gelowiges, skryf hy, is uitmekaar gejaag en verstrooi oor die gebiede van 
Judea en Samaria. Hy teken egter 'n interessante uitsondering aan: die 
apostels. Hulle het in Jerusalem agtergebly. Uit die verband lyk dit dus asof 
dit veral die mense was wat met Stefanus se standpunt gesimpatiseer het, wat 
vir hulle !ewe moes vlug. Die apostels, insluitende Petrus, het skynbaar nie so 
'n duidelike standpunt oor die aangeleentheid ingeneem nie en kon dit dus 
waag om in Jerusalem te bly. 

Die groep vlugtelinge begin egter dadelik met sendingwerk: in Judea en in 
Samaria en selfs verder (vgl Hand 1:8!) .  Weldra ontvang die apostels berigte 
oor bekeringe in Samaria. Hulle besluit om afgevaardigdes daarheen te stuur 
om die werk daar op vaste voet te plaas. Hulle keuse val - sekerlik nie om 
dowe neute nie - op Petrus en Johannes. Die Jerusalemse leiers het rede 
gehad om te glo dat hierdie twee manne beter met die Samaritane sal opskiet 
as party ander! 

Twee hoofstukke later ontmoet ons Petrus weer. En nou sien ons dat hy, ten 
spyte van die ondervinding in Samaria, nog maar steeds onder vooroordele 
gebuk gegaan het! Orie visioene, waarin hy deur God beveel word om onreine 
diere te slag en te eet, was nog nie genoeg om horn van sy vooroordele te 
genees nie, want hy het kennelik moeite met die uitnodiging om na die heiden 
Kornelius se huis te gaan6. Uiteindelik gaan hy we!, al was dit bra skoor­
voetend; hy bly propvol bedenkinge, veral aangesien hy rede gehad het om 
bekommer te wees oor wat die reaksie van die ouderlinge in Jerusalem gaan 
wees as hulle van hierdie eskapade te hore kom. Dit is blykbaar eers as hy 
binne- in Kornelius se huis staan - binne- in die huis van 'n onbesnedene, waar 
geen ware J ood sy voet sal sit nie - dat die weerstand en vooroordeel binne-in 
horn begin verkrummel. Toe hy uiteindelik aan die woord kom, na Kornelius 
se vriendelike verwelkoming, kon hy dit wat besig was om met horn te gebeur, 
net nie meer binnehou nie: hy roep uit (Hand 10:34): 

Waarlik, ek begryp nou eers dat God nie onderskeid maak 
nie, maar uit enige volk die mense aanneem wat Hom vereer 
en doen wat reg is. 

Nou eers? Het Petrus clan nie kruis en dwars saam met Jesus deur die Joodse 
land geloop nie? Het hy clan nie die wese, die kern van Jesus se !ewe en be-

65 



diening begryp nie, naamlik dat alma! welkom is in die kring van Jesus? Het sy 
besoek aan Samaria horn nog nie van sy vooroordeel genees nie? Blykbaar nie 
heeltemal nie. 

Trouens, selfs na die deurbraak in sy lewe en teologie wat hy by die besoek aan 
Kornelius ondervind het, het Petrus nog probleme hiermee gehad. Hy het 
naamlik, in 'n later stadium, na Antiogie gereis, miskien om deel te wees van 
die opwindende ontwikkelings daar. Hy het sonder enige probleme aan al die 
aktiwiteite deelgeneem en ook - soos hy in Kornelius se huis gedoen het - saam 
rnet nie- Jode geeet (vgl Hand 11:2; Gal 2:12). Later egter, toe die afvaardiging 
uit Jerusalem opdaag wat aan Jakobus verslag moes doen oor die ontwikke­
lings in Antiogie het Petrus 'horn onttrek en horn eenkant begin hou, omdat hy 
bang was vir die voorstanders van die besnydenis', met die gevolg dat selfs die 
goeie en getroue Barnabas horn deur hierdie 'huigelary' laat meesleep het (Gal 
2:12v). 

Dit was dus baie moeilik vir Petrus - net soos dit nog steeds vir ons is - om 
werklik te begryp en te aanvaar (en dan ook konsekwent daaraan vas te hou!), 
dat daar in die gemeente van Jesus ruimte vir almal is en dat ons van genade 
lewe. 

By Paulus was dit skynbaar anders as by Petrus. Trouens, dwarsdeur Paulus se 
bediening het dit die een oorheersende passie by horn gebly: Jood en heiden is 
aan die kruis tot een nuwe mens herskep en dit is totaal onmoontlik om 'n kerk 
te he wat selektief is, wat mense uitsluit, om welke maatskaplike of kulturele 
rede ook al. Paulus het verstaan dat dit onmoontlik is om sendingwerk te 
doen, tensy die sendeling en sy kerk deur woord en daad 'n einde aan diskri­
minasie maak en in Christus se naam alma! verwelkom en vir alma! ruimte 
maak. 

LUKAS EN DIE JODE 

Daar is nog een aspek wat verwant is aan die saak wat ons so pas bespreek het 
en waaraan ons aandag moet gee. Daar is naamlik geleerdes wat argumenteer 
dat Lukas self tog 'n bietjie huigel as dit gaan om die insluiting van alle mense, 
wie hulle ook al mag wees. Terwyl hy so hoog opgee oor die feit dat die Chris­
telike kerk ruimte vir nie- Jode moet maak, bevat sy twee boeke - so se hierdie 
geleerdes - niks anders nie as 'n volgehoue polemiek teen die Jode. Lukas, die 
nie- Jood, bewys hiermee dus maar net sy eie bevooroordeeldheid. Hy is nie 
werklik konsekwent as hy sy leser wil laat verstaan dat in Christus alle grense 
weggevee is nie: volgens horn staan die Jode buite die bereik van God se 

66 



genade. En <lit beteken <lat ons nie soveel waarde aan sy kamtige groot­
hartigheid moet heg nie: hy is slegs na een kant toe groothartig. Die Jode 
vorm vir Lukas op die meeste 'n soort donker agtergrond vir die heidene, wat 
in die helder Jig van God se genade staan. Vanaf hoofstuk 4 van sy Evangelie -
waar Jesus se eie dorpsmense Hom wil doodmaak, tot by die heel laaste verse 
van die boek Handelinge, waar Paulus, met die hulp van aanhalings uit die Ou 
Testament, vir die Jode in Rome se <lat hulle hoor en hoor en tog niks verstaan 
nie, <lat hulle kyk en kyk en tog niks sien nie, <lat hulle verstand afgestomp is, 
en <lat hulle hul ore en oe toegedruk het - berig Lukas oor en oor net dieselfde 
ding: die Jode het Jesus en die Evangelie verwerp en kry nou, wat Lukas be­
tref, vanwee hulle verharding hul verdiende loon. 

Sonder om in besonderhede op hierdie argumente oor Lukas se bevooroor­
deeldheid teenoor Jode in te gaan, wil ek - met behulp van 'n paar verwysings 
probeer aandui <lat <lit eerder lyk asof presies die teendeel die geval is, naamlik 
dat Lukas tot die einde toe vashou aan die oortuiging <lat daar ook vir die Jode 
ruimte bly binne die gemeenskap rondom Jesus, ten spyte van hulle negatiewe 
houding teenoor Jesus tot in daardie stadium. 

In werklikheid gaan Lukas, die nie-Jood, uit sy pad om die kommunikasie­
kanale met die Jode oop te hou. Nerens noem hy - soos die Joodse evangelie­
skrywer Matteus doen - die Fariseers 'huigelaars' en 'blinde leiers' nie. Hy 
vertel van drie geleenthede waar Jesus deur Fariseers uitgenooi is en vertel 
selfs van 'n keer toe 'n aantal Fariseers Jesus kom waarsku het <lat Herodes 
van plan is om Hom dood te maak (13:31). 

Lukas pas ook nie die gelykenis van die boere en die wingerd op die priesters 
en Fariseers toe nie, soos Matteus we! doen. In sy verhaal oor die kruisiging 
vertel Lukas nie <lat die skare uitgeroep het 'Laat sy bloed op ons en ons 
kinders kom' (Mt 27:25) nie; in plaas daarvan berig hy <lat 'n 'groot menigte 
van die volk' oor Jesus getreur en gehuil het (23:27). Dit is slegs volgens Lukas 
<lat die Gekruisigde bid: 'Vader, vergeef hulle, want hulle weet nie wat hulle 
doen nie!' (23:34), en uit die hele verband is <lit duidelik <lat hy hierby primer 
<link aan die Joodse leiers wat Jesus vervolg het. Ook elders beklemtoon Lukas 
dat die Joodse leiers uit onkunde opgetree het toe hulle Jesus laat kruisig het 
(Hand 3:17; 13:27). 

In die gedeeltes oor die aankondiging van Jesus se geboorte meld Lukas ook 
met deernis die sentraliteit van Israel in God se bedoelinge. Maria sing in haar 
loflied (Lk 1:54v): 

67 



(God) het sy dienaar Israel le hulp gekom 
deur te dink aan sy beloftes van ontferming 
soos Hy dit toegese het aan ons voorvaders, 
aan Abraham en sy nageslag tot in ewigheid. 

In Sagaria se loflied weerklink dieselfde sentimente (1:68v): 

Lofwaardig is die Here, die God van Israel, 
want Hy het sy volk in genade opgesoek 
en vir hulle verlossing bewerk. 
'n Sterk Verlosser het Hy vir ons laat opstaan 
uit die huis van sy dienaar Dawid. 

Van Simeon word weer gese dat hy 'uitgesien het na die koms van die Verlos­
ser van Israel' (2:25). Simeon prys God oor die 'verlossing' wat hy gesien het 
(vs 30) en vir die Jig wat God 'tot eer van u volk Israel' in die kindjie Jesus laat 
skyn het (vs 32). Van die profetes Anna word gese dat sy gepraat het 'met 
alma! wat na die verlossing van Jerusalem uitgesien het' (2:38). 

Van ewe veel belang is die betekenis wat Lukas aan die stad Jerusalem heg. 
Net soos vir die Jodendom van sy tyd was Jerusalem die heilige sentrum van 
die wereld, die plek waar die ·Messias sy verskyning sou maak en waar nie 
alleen die mense uit die Joodse verstrooiing nie, maar al die nasies sou 
vergader om God le prys. Vanaf hoofstuk 9:51 is Jesus op pad na Jerusalem 
en word al die aandag van die leser gevra vir die feit dat Jesus onderweg is na 
die stad waar die uiteindelike beslissing sal val. Byna geen geografiese be­
sonderhede word in die daaropvolgende tien hoofstukke, terwyl Jesus op reis 
is, gegee nie; die leser word egter gedurig daaraan herinner dat Jesus op pad 
na die heilige stad is (in 9:51, 53; 13:22, 33; 17:11; 18:31; 19:11, 28, 41). Die 
begin van die reis word op plegtige wyse in hoofstuk 9:51 aangekondig: 'En toe 
die dae van sy opneming nader kom, het Hy sy aangesig gerig om na Jerusalem 
te reis' (Ou Vertal ing). Tien hoofstukke verder, in hoofstuk 19:41  kondig 
Lukas op dramatiese wyse die einde van die reis aan: 'Toe Hy nog nader kom 
en die stad voor Hom sien, het Hy daaroor gehuil'. 

Alles wat volg - lyding, sterwe, opstanding, verskynings, en hemelvaart - vind in 
Jerusalem plaas. In die finale perikoop van die Evangelie se die opgestane 
Heer aan sy dissipels dat die evangelie aan alle nasies verkondig moet word 
'van Jerusalem af en verder' (24:47). Die heilige stad was dus nie net die eind­
doel van Jesus se aardse omwandelinge nie; dit was ook die plek van waar die 
boodskap as't ware in konsentriese sirkels sou uitkring: na Judea, Samaria, en 
die eindes van die aarde (Hand 1:8). 

68 



Die toerusting 'met krag van bo' (Lk 24:49) vind ook in Jerusalem plaas, en 
onmiddellik daarna begin die gelowiges met hulle sendingaksie - in Jerusalem. 
Op verskeie plekke in Handelinge vertel Lukas van groot getalle Jode wat tot 
bekering kom; die mees opsienbarende bekeringe vind egter in Jerusalem 
plaas. Hier, in die hart van Israel, vier die evangelie sy grootste triomf (vgl Jer­
vell 1972:45v). In Handelinge 2:41 word berig van 3 000 Jode wat in Jerusalem 
tot bekering gekom het; in hoofstuk 4:4 het die getal tot 5 000 aangegroei; in 
5:14 lees ons dat 'baie mense' hulle by die gemeente gevoeg het; volgens hoof­
stuk 6:7 het 'die getal gelowiges in Jerusalem ... geweldig toegeneem'; in hoof­
stuk 21 :20 word aan Paulus vertel dat 'duisende' (muriades, letterl ik :  
tienduisende) Jode tot geloof gekom het. 

LUKAS EN ISRAEL: 'N TRAGIESE VERHAAL 

Ek sou nog baie meer voorbeelde kon aanhaal wat Lukas se intense bewoen­
heid oor en solidariteit met die Joodse volk illustreer, maar laat my bier halt 
roep. Die skadusy van hierdie positiewe verhaal is dat tienduisende Jode nie 
tot bekering gekom bet nie, dat, namate heidene die kerk binnegestroom het, 
Jode al meer huiwerig geword bet om die boodskap van Jesus aan te neem, en 
dat, in die tyd toe Lukas sy twee boeke geskryf bet, die finale beslissing van die 
Farisese leierskap in Jamnia reeds geval bet: die 'Nasareners' is vervloek en 
die deure van die sinagoges is vir hulle gesluit. 

Mag die kerk nou maar tou opgooi wat die Jode betref? Het die Jode wat die 
boodskap verwerp bet, hulleself onherroeplik buite die bereik van die evangelie 
geplaas? Is Gods finale oordeel reeds oor hulle gevel? Mag die Christene uit 
die heidendom nou maar, wat die Jode betref, hulle hande in onskuld was? 

Dit is soos sommige geleerdes Lukas interpreteer (vgl bv Jervell 1972:54v, 64, 
68). Ander oordeel egter anders (vgl bv Tannehill 1985: passim). As ons aan 
die woorde van Maria, Sagaria, en Simeon dink, is dit wel so dat die begin van 
die evangelie in 'n onopgeloste spanning teenoor die einde van die boek Han­
delinge staan: aan die begin van die Evangelie word allerlei positiewe verwag­
tings ten opsigte van die verlossing van die Jode by die leser opgewek, verwag­
tings wat egter - vir die grootste dee! - nie in die daaropvolgende geskiedenis 
bewaarheid word nie. Dit lyk dus asof Lukas hiermee bewustelik en doelgerig 
sy lesers daartoe wil lei om die verhaal van Israel en sy Messias as 'n tragiese 
verhaa/ te lees en te verstaan (Tannehill 1985:73v) . 

Die hoop aan die begin van die Evangelie dat Israel positief op die koms van sy 
Messias sou reageer, word dus nie bewaarheid nie. Daar is 'n onverwagte wen­
ding in die verhaal, want gebeure ontwikkel heeltemal anders. Reeds in die 

69 



Evangelie word die element van tragedie op verskillende maniere beklemtoon. 
Daar is byvoorbeeld die teleurstelling en hartseer van die Emmausgangers wat 
se 'Ons het so gehoop dat dit Hy is wat Israel sou verlos! '  (24:21) - maar ons 
hoop is nie vervul nie. 

Nog merkwaardiger is die vier gedeeltes in Lukas waar Jesus oor Jerusalem se 
verwerping van Jesus en oor die stad se aanstaande verwoesting praat ( 13:33-
35; 19:41-44; 21:20-24; 23:27-31). Afgesien van die eerste een, kom al die 
ander slegs by Lukas voor. Dit lyk asof hy die onmeetlike tragedie van Israel 
wat sy rug op Jesus keer, oor en oor onder die leser se aandag wil bring. 

Dit is belangrik om daarop te let dat nie een van hierdie berigte enige spoor 
van leedvermaak of wraaksug aan die kant van Lukas verraai nie, asof hy horn 
sou verlekker oor die oordeel van God oor die Jode en hulle stad. Nee, die 
toon van al die berigte is simpatiek en die emosies wat hulle in die leser oproep 
is die van jammerte en pyn (vgl Tannehill 1985:75, 79, 81 ) .  Die leser kry die 
gevoel dat Lukas, ten spyte van alle aanduidings tot die teendeel, nie absoluut 
en finaal hoop verloor het vir die Jode nie. 

'n Mens sou selfs kon se <lat sy hele tweedelige werk ontwerp is op die basis 
van die oortuiging <lat die finale beslissing nog nie gevel is nie en dat daar nog 
hoop is. Dit is byvoorbeeld opvallend dat, in die boek Handelinge, Lukas ons 
vertel <lat die apostels altyd by J oodse sinagoges met hulle sendingwerk begin, 
dat hulle as gevolg daarvan deur die Jode geopponeer word, en dan verklaar 
<lat hulle voortaan na die heidene sal gaan (vgl bv Hand 13:46). 

Die verrassende is egter <lat Paulus en die ander predikers nie doen wat hulle 
se hulle gaan doen nie! Selfs na die grootste provokasie en teenstand van die 
kant van die Jode gaan hulle in elke volgende stad maar weer heel eerste na 
die sinagoge. Dit is asof Lukas wou se: die vroee kerk kon horn nie versoen 
met die feit <lat die Jode nee gese het nie; ons moet dus aanhou om die evan­
gelie aan hulle te verkondig: wie weet, miskien sal hulle eendag positief 
reageer! 

Jesus ween oor Jerusalem. Lukas ween ook. Jesus se verlange na Israel se 
redding bly onvervuld; dieselfde geld vir Lukas se verlange. Maar die hoop bly 
voortbestaan. Die totale verdwyning daarvan sou Lukas met 'n onoplosbare 

70 



geloofsprobleem laat. Dus bly die hoop voortleef. Jerusalem sal vertrap word 
en die Joodse volk sal Iy, maar dit alles sal beeindig word die dag wanneer 
Jerusalem sal uitroep: 'Loof Hom wat in die Naam van die Here kom!' (Lk 
13:35). Vir die huidige staar Lukas 'n tragedie in die gesig, maar anderkant die 
tragedie bespeur hy die vae buitelyne van hoop. Selfs in die heel laaste toneel 
in die boek Handelinge (28:23-28) preek Paulus dus nog vir die Jode! 

Ek sluit hierdie gedeelte oor Lukas se beskouings in verband met die toekoms­
tige lot van die J ode nie in met die doe! om daarmee aandag te gee aan die 
hele aangeleentheid van sending onder die Jode vandag en aan die vraag of 
sodanige sending geregverdig is al clan nie. So iets sou ons buite die kader van 
hierdie klein studie voer. Ek sluit hierdie bespreking slegs in om daarmee aan 
te dui dat Lukas dwarsdeur sy twee werke uitgegaan het van die veronderstel­
ling dat in die gemeenskap van Jesus daar ruimte vir alma/ is, of hulle nou 
heidene en afgodedienaars is, en of hulle selfgeregtige en selfversekerde Jode 
is wat glo dat hulle saak by God Janka) in orde is. 

God het maar een volk, die kerk van Jesus Christus. En in hierdie kerk moet 
daar vir alma) ruimte wees. Hier is daar geen buitestaander of vreemdeling 
meer nie, maar slegs broers en susters. Hierdie interpretasie is so basies vir 
Lukas, ja, vir die hele Nuwe Testament, dat dit eintlik vreemd is dat ons dit 
vandag nog moet bepleit. As God niemand die rug toekeer nie, wie is ons om 
dit te wil doen? As God ons in Christus onvoorwaardelik aanvaar het, wie is 
ons om voorwaardes vir geloofsgemeenskap te stel? 

71 



6 

DIE WRAAK WEGGENEEM! 

V ANW AAR DIE WRAAKGEDAGTES? 

Ons keer nog 'n slag terug na Jesus se eerste preek in Nasaret. Ek het reeds 
verwys na die eienaardige verloop van daardie hele berig. Dit begin s6 positief: 
met 'n gemeenteseun wat in sy tuisdorp verwelkom word en genooi word om te 
preek, maar dit eindig verskriklik negatief: met die sinagogegangers wat hier­
die prediker probeer doodmaak. 

Ek het reeds geargumenteer dat ten minste een rede vir die stemmingsveran­
dering van die gemeente gevind moet word in die feit dat Jesus sulke positiewe 
dinge oor twee heidene - die weduwee van Sarfat en die Sirier Naaman - gese 
het. As ons eerlik wil wees, sal ons egter moet erken dat dit skaars genoeg 
rede vir so 'n gewelddadige optrede van die kant van die gemeente was. Die 
gemeentelede het immers die twee verhale geken, en al sou hulle nie van die 
strekking van Jesus se sinspelings gehou het nie, was dit skaars voldoende rede 
om hulle so wreedaardig te laat reageer. 

Dit lyk dus asof daar in die hele verhaal nog iets anders steek, iets war ons 
vandag nie so maklik raaksien nie, omdat ons die verband waarin die gebeure 
horn afspeel, nie ken nie. As ons die verhaal, soos Lukas dit vir ons opteken, 
noukeurig lees, sal ons trouens ontdek dal die verandering in die stemming van 

72 



die gehoor plaasvind reeds voordat Jesus na die twee Ou-Testamentiese voor­
beelde van God se ontferming verwys en dat die verwysing na Naaman en die 
weduwee van Sarfat dan uiteindelik die saak net vererger. Korn ons bekyk dus 
die verloop van die verhaal van nader. 

Nadat Jesus die Jesajarol van die sinagoge-amptenaar ontvang het, lees Hy 'n 
paar verse daaruit en gaan sit, met die oe van almal in die sinagoge stip op 
Hom gerig. Dan begin Hy preek. Van die inhoud van sy preek vertel Lukas 
ons niks nie; hy haal net die openingswoorde aan: 'Vandag is hierdie Skrif­

woord wat julle nou net gehoor het, vervul' (vs 21). 

Die volgende vers meld dan die reaksie op sy preek: 

Almal het hulle instemming met Hom betuig en was ver­
wonderd oor die aangename woorde uit sy mond. En hulle 
se: 'Is dit dan nie die seun van Josef nie?' 

Die volgende twee verse (23v) dui dan egter op 'n beslissende verskuiwing in 
die atmosfeer: 

Toe se Jesus vir hulle: Julie sal seker die spreekwoord aan 
My wil voorhou: 'Geneesheer, genees jouself en vir My se: 
'Ons het gehoor wat alles in Kapernaum gebeur het. Doen 
nou dieselfde dinge ook hier waar jy grootgeword het'. Maar 
dit verseker Ek julle, se Hy verder, 'geen profeet word in die 
plek waar Hy grootgeword het, aanvaar nie'. 

Eers hierna haal Jesus dan die voorbeelde van die weduwee van Sarfat en Naii.­
man aan. Dit lyk dus byna asof provokasie van die kant van die gemeente 
daartoe gelei het dat Hy na hierdie voorbeelde verwys. Anders gestel: die ver­
wysing na hierdie twee figure was in sigself nie die oorsaak van die gemeente 
se woede nie, maar, in 'n sekere sin, die gevolg van hulle antagonisme teenoor 
Jesus. Maar wat het dan verkeerd geloop? 

GALILEA: "N SIEDENDE KOOKPOT' 

Om op hierdie vraag 'n antwoord te probeer vind, moet ons eers kyk of ons 
kan vasstel hoe die gedeeltes wat Jesus uit die Jesajarol gelees het, deur die 
J ode van sy tyd verstaan is. Om dit vas te stel, keer ek eers weer kortliks na die 
begin van Lukas se Evangelie terug. 

73 



In die vorige hoofstuk het ek daarop gewys dat hierdie gedeelte - met name die 
lofliedere van Maria en Sagaria en die woorde van Simeon - heelwat verwy­
sings bevat wat daarop sinspeel dat Israel se verlossing net om die draai was. 
Josephine Ford meen dat Lukas doelbewus sy eerste paar hoofstukke so ge­
struktureer het dat dit die Messiaanse verwagtings van die tyd in die kalklig sou 
stel. Sy meen verder dat dit 'n getroue weergawe van die situasie in die Joodse 
land aan die begin van die eerste eeu was. Palestina, se sy, was 'n 'siedende 
kookpot' in die eerste eeu ( 1984:1-12),  en dit word weerspieel in die eerste 
�ee hoofstukke van Lukas. Sy gee dan 'n paar indrukke weer wat die vertel­
linge in die eerste hoofstukke op die leser van destyds sou kon gemaak het 
(1984:36): 

Our examination of the infancy narratives has shown that the 
war angel, Gabriel, appeared to Zechariah and Mary .... The 
names Jesus (Joshua), John, and Simeon are names found 
among Jewish freedom fighters. The annunciation to Mary 
and the Magnificat have political and military overtones . . .  
The shepherd verses have imperial overtones, and a heavenly 
army appears to them. When Jesus is presented in the 
Temple, two persons .appear, Simeon and Anna, who may 
have been anticipating a political leader. 

U kan gerus weer die uitsprake van Maria, Sagaria en Simeon en die opmer­
king oor Anna wat in die vorige hoofstuk aangehaal is, nagaan met hierdie 
opmerkings van Josephine Ford in gedagte; u sal dalk saamstem dat hulle 
nogal sin maak! Die feit dat, volgens Lukas, Jesus se geboorte met die eerste 
rondte van die Romeinse sensus saamgeval het, wys in dieselfde rigting as Ford 
se gevolgtrekkings: die sensus het naamlik die Jode met magtelose woede ver­
vul: hulle was verbitterd oor die feit dat hulle na hulle plekke van oorsprong 
moes reis om hulle eie uitbuiting deur die Romeine nog makliker te maak, 
maar hulle was totaal magteloos om iets daaraan te doen. 

Soos reeds eerder aangedui, weet ons uit Gamaliel se toespraak voor die 
Joodse Raad (Hand 5:37) dat Judas die Galileer ( die Joodse geskiedskrywer, 
Flavius Josefus, beskou horn as die 'vader' van die Selote-beweging) in die tyd 
van die sensus 'n opstand teen die Romeine gelei het en daarin geslaag het om 
'n groot deel van die Joodse volk agter horn te verenig, maar dat hy om die 
!ewe gebring is terwyl sy volgelinge uitmekaar gejaag is. Ook dit bevestig die 
siedende onrus net onder die oppervlakte, wat in die geval van Judas deur die 
oppervlakte gebreek bet - met tragiese gevolge vir homself en sy ondersteu-

74 



ners. En Judas was maar een van verskeie leiers van gewapende opstande teen 
die Romeine gedurende die eerste eeu van ons jaartelling (vgl verder Ford 
1984:9v). 

Galilea, waar die betrokke Judas vandaan gekom het, was inderdaad, soos 
Ford dit stel, 'rife with revolutionaries and apocalyptic thinkers' (1984:53), en 
Nasaret was seer sekerlik geen uitsondering nie. Slegs ses kilometer noord van 
Nasaret het die dorp Sefforis gele. Tydens die opstand van Judas het die 
inwoners van hierdie dorp hulle by die rebelle aangesluit. Quintilius Varus, 'n 
Romeinse generaal, het die opstand wreed onderdruk, twee duisend van die 
dorp se manlike inwoners langs die paaie aan kruise gehang en die res van die 
bevolking weggevoer en as slawe verkoop. Dit was seer sekerlik nie die soort 
optrede wat gehelp het om die Nasareners vriendeliker teenoor die Romeine 
te stem nie. 

JESAJA 61 IN DIE EERSTE EEU 

In die lig van bogenoemde: wat sou Jesus se gehoor verwag het toe hulle Hom 
uit Jesaja 61 hoor lees het? Die woorde is oorspronklik gerig aan die Jode wat 
uit Babel teruggekeer het en wat oor Sion getreur het (Jes 61:3), neerslagtig 
omdat hulle hul vryheid verloor het en omdat hulle land verwoes was. Maar 
nou belowe Jesaja 61 juis aan hierdie gewese bannelinge 'n totale ommekeer in 
hulle teenswoordige haglike toestand. Israel sal herstel word, se die profeet, 
want die Here sal die aaklige hede omskep in 'n toestand van ewige geluk. Nie 
alleen dit nie: hulle sal ook hulle onderdrukkers in gelyke munt terugbetaal 
deurdat die bordjies netjies verhang sal word: 

Uitlanders sal in julle <liens wees 
julle kleinvee oppas, 
vreemdes sal in julle lande 
en julle wingerde werk ... 
J ulle sal van die rykdom van die nasies geniet, 
die trotse eienaars word van hulle besittings 

(Jes 61:5v) 

Die profeet voorspel dus nie alleen die 'genadejaar' van die Here ( dit wil se die 
Jubeljaar) nie: hy kondig ook die 'dag van die wraak van onse God' aan (vs 2: 
Ou Vertaling), met antler woorde: vergelding, en wel op Israel se vyande (vgl 
Albertz 1983 : 188v). Die profesie antisipeer 'n toekomstige situasie waarin 

75 



vreemdelinge die diensknegte van die Jode sou wees (vs 5-7) en nie omgekeerd 
nie, soos dit was tydens die neerskryf van hierdie woorde en ook in die tyd van 
Jesus se optrede in Nasaret. 

Watter sentimente sou die aanhoor van sulke woorde in Jesus se gehoor wak­
ker maak? Ford (1984:55) skryf: 

The text would be heard in a similar way in the first century 
C E, but the expectation would be release from Roman, not 

Babylonian, domination. 

Ford vestig ook die aandag op 'n fragment van die sogenaamde Qoemran­
geskrifte wat maar eers onlangs in grotte langs die Dooie See ontdek is. In 
hierdie dokument - wat 1 1  Q Melchizedek gedoop is - word 'n dramatiese 
wending in die idee van die Jubeljaar aangekondig. Heelwat meer aandag 
word aan die element van wraak en vergelding gegee as aan die element van 
regstelling van sosiale wantoestande. Onder God se gevolmagtigdes in hierdie 
verband is die priester-koning Melgisedek, wat 'n dag van slagting vir die god­
deloses sal inlui, met name vir Israel se vyande. In die Jig hiervan interpreteer 
Ford dan die omstandighede in die Nasaretsinagoge soos volg (1984:59v): 

Thus when Jesus read Isaiah 61 in the synagogue, the con­
gregation probably expected him to announce vengeance on 
their foes, especially the Romans, which vengeance was seen 
as a preliminary step toward the time of salvation. 

As Ford reg bet, verduidelik dit miskien die aanvanklike positiewe reaksie op 
Jesus se optrede: die oe van alma! in die sinagoge is stip op Hom gevestig (vs 
20), en wel in die gloeiende verwagting dat hulle nou 'n 'revolusionere' preek 
sou boor. Hierdie verwagting was miskien nog verder aangevuur deur die 
openingswoorde van Jesus: 'Vandag is hierdie Skrifwoord wat julle nou net 
gehoor bet, vervul' (vs 21). En alma! skuif reg om 'n vuurwarm preek te boor 
waarin die geweld en onderdrukking van die kant van die Romeine aan die 
kaak gestel sal word! 

Maar miskien was die oe wat so slip op Jesus gevestig was, nie oe vol verwag­
ting nie, dog eerder oe vol agterdog. Want u sien, volgens Lukas bet Jesus 
alleen die eerste deel van J esaja 61:2 gelees, tot by die woorde 'om die 
genadejaar van die Here aan te kondig'. Hy hou op met lees net v66r die 
woorde wat lui: 'en 'n dag van die wraak van onse God' (Ou Vertaling van 
Jes 61:2b). 

76 



Om te begryp wat hier gebeur het, sal dit help om iets te verstaan van die 
gebruik van parallelismes in Hebreeuse poesie. Ons tref hierdie verskynsel 
veral in die Psalms aan. Dit kom daarop neer dat dieselfde stelling op twee 
maniere gemaak word, dikwels so dat eers die positiewe en dan die negatiewe 
sy daarvan uitgelig word. Die twee sinne beteken egter wesenlik dieselfde, en 
die herhaling van die Stelling op twee verskillende wyses is 'n manier om klem 
daaraan te verleen. 'n Mens laat ook nie een van die dele van die parallelle 
stelling weg nie. Die twee sinsnedes in J esaja 61:2 verwys dus ook na twee 
kante van dieselfde saak: die keersy van die genadejaar is die dag van wraak, 
en die twee hoort onlosmaaklik bymekaar. Jesus doen egter iets ongehoords: 
Hy laat die tweede deel weg! 

En dit is nie al nie. Hy laat ook die res van die profesie weg, waarin die totale 
omkeer van Israel se haglike toestand in helder kleure geskilder word. Deur 
dit te doen, laat Hy dus alle elemente weg wat spesifiek na Israel of Sion ver­
wys sowel as daardie elemente wat negatiewe uitsprake oor ander volke maak. 
En die gemeente wonder: Wat voer Hy in die mou? Waarom laat Hy die ge­
deelte oor die wraak weg? Wil Hy miskien suggereer dat daar geen ruimte vir 
vergelding meer is nie? Dit skyn inderdaad te wees wat Hy wil doen! Waar 
11 Q Melchizedek sowel as die oorgrote meerderheid van die Jode van daardie 
tyd Gods heil tot slegs die Jode wou beperk, herinner Jesus sy luisteraars aan 
God se ontferming oor heidene (die weduwee van Sarfat en Naaman), dit wil 
se God se genade oor Israel se vyande. En hierdie toedrag van sake vervul sy 
gehoor met wrewel (vgl Ford 1984:61). 

LUKAS 4:22 

Dit was hierdie omstandighede wat 'n verskeidenheid Nuwe Testamentiti ge­
noop het om weer 'n keer noukeurig na die hele berig te kyk. Sommige van 
hulle ( onder andere Joachim Jeremias) oordeel dat ons die sleutel tot die 
gebeure moet gaan soek in die dramatiese wyse waarop Jesus die Skriflesing 
staak net voor die verwysing na die dag van wraak - die een gedeelte waarvoor 
die sinagoge gesit en wag het! Jesus het die onvoorstelbare gedoen: Hy het 
hierdie woorde weggelaat. En dit is miskien waarom sy luisteraars nou so stip 
na Hom kyk: hulle voe! hier kom moeilikheid; hulle is vervul met agterdog en 
gereed om te protesteer, ja, om indien nodig selfs meer as dit te doen! 

Vers 22 bly egter 'n probleem, want hier lyk dit dan asof die gehoor positief op 
sy preek reageer! Die Afrikaanse vertaling van hierdie teks stem ooreen met 
die meeste vertalings in ander tale: 

77 



Almal het hulle instemming met Hom betuig en was ver­
wonderd oar die aangename woorde uit sy mond. 

Joachim Jeremias (1958:41-46) en andere het dus besluit om hierdie teks en sy 
vertaling weer 'n keer goed te bekyk. Hy stel voor dat ans dit heel anders moet 
vertaal as wat algemeen gebeur en stel die volgende vertaling voor: 

Hulle het almal eenparig geprotesteer en was ontstel dat Jesus 
(net) woorde van genade verkondig (en die verwysing na die 
goddelike wraak weglaat). 

Ons kan nie hier ingaan op Jeremias se noukeurige argumente ter ondersteu­
ning van hierdie vertaling nie, wat so drasties van die gebruiklike weergawe van 
die teks verskil. Ek sou slegs wou se dat dit die enigste vertaling is wat ons 
help om sin te maak uit wat Lukas probeer het om aan sy lesers deur te gee 7. 
As ans die teks op hierdie manier vertaal, volg die verdere verloop van die ver­
haal volkome logies; wanneer die gemeentelede hulle skok oar sy preek uit­
spreek of ten minste duidelik te kenne gee, is dit begryplik dat Jesus daarop 
reageer deur onder meer te se dat geen profeet aanvaar word in die plek waar 
hy grootgeword het nie (vs 24). 

Al meer Bybelwetenskaplikes steun Jeremias se interpretasie. Josephine Ford 
redeneer byvoorbeeld dat Lukas hiedie vertelling doelbewus ingevoeg het om 
'n kontras te vorm met die eerste hoofstukke van sy Evangelie, waar die poli­
tieke Messiasverwagting van die Jade so prominent aan die orde gestel was. 
Lukas wit wys dat die werklike Messias radikaal anders is as wat die verwag­
tings van die eerste twee hoofstukke suggereer. Ek haal Ford (1984:136) weer 
aan: 

In his fourth chapter Luke introduces the awaited leader. He 
is wholly transformed. He is the Anointed of God who will 
announce a year of favor for both the Jews and their 
opponents. His message is received with such astonishment 
and hostility that his fellow citizens try to assassinate him. 

DIE EINDE VAN ALLE VERGELDING 

Waarom het ek so lank en so uitvoerig by hierdie episode stilgestaan? Eers­
tens, vanwee die feit dat - soos reeds verskeie kere gese is - die Nasaretverhaal 
'n samevatting is van Lukas se hele boodskap aangaande Jesus; in hierdie peri­
koop gee Lukas, op kompakte en paradigmatiese wyse, die inhoud van sy hele 

78 



Evangelie en die boek Handelinge weer. En tweedens, omdat die afwesigheid 
van wraak wat ons in hierdie verhaal vasgestel het, inderdaad soos 'n goue 
draad dwarsdeur die Evangelie loop. Dus, al sou die vertaling van Lukas 4:22 
en die uitleg van die hele vertelling, soos hierbo uiteengesit, in twyfel getrek 
kon word of as synde te hipoteties van die hand gewys word, is die sentimente 
wat uit hierdie interpretasie spreek, sonder enige twyfel 'n getroue weerspieel­
ing van die !ewe en bediening van Jesus soos Lukas dit aan ons voorhou. 

In Lukas 7:22v, byvoorbeeld, antwoord Jesus op die vraag van Johannes die 
Doper of Hy die Een is wat sou kom en of die Jode iemand anders moes ver­
wag. Hierdie antwoord van Jesus bevat weer - net soos die geval was met sy 
Skriflesing in die sinagoge van Nasaret - 'n samevlegting van verskeie kort 
gedeeltes uit die Jesajaboek ( drie gedeeltes in hierdie geval: 35:5v; 29: 18v; 
61 :1) .  As ons hulle nagaan, sal ons vind dat elkeen van die perikope waaruit 
hulle kom, verwysings na goddelike wraak bevat (35:4; 29:20; 61:2). Maar 
weer eens laat Jesus hierdie verwysings weg. Dit kon beswaarlik onopsetlik of 
toevallig gewees het. Daarom die byvoeging: 'En gelukkig die man wat nie 
aan My begin twyfel nie' (Lk 7:23). Met ander woorde: Geseend is elkeen wat 
nie aanstoot neem aan die feit dat die era van heil verskil van wat hy of sy ver­
wag het nie, dat God se ontferming oor uitgestotenes en vreemdelinge - selfs 
oor Israel se aartsvyande - die goddelike wraak tersyde gestel het! 

Ek het reeds uitvoerig na Jesus se hooding teenoor die Samaritane verwys. In 
ten minste een Lukas-perikoop oor Samaritane wat ek nog nie van nader bekyk 
het nie, spreek dieselfde gesindheid van volkome afwesigheid van wraak. In 
hierdie evangelie ontmoet ons die Samaritane die eerste keer in hoofstuk 9:5 1-
56, reg aan die begin van Jesus se reis na Jerusalem wat op so 'n plegtige wyse 
aangekondig word (9:51 - vgl veral die Ou Afrikaanse Vertaling). Saam met sy 
dissipels steek hy die grens tussen Galilea en Samaria oor en vra slaapplek in 
die eerste Samaritaanse dorp waar hulle sou deurreis. Die Samaritane weier 
egter om vir hulle verblyfplek te gee, 'omdat Hy na Jerusalem op pad was' (vs 
53). Jakobus en Johannes is onmiddellik ontstoke. Holle onthou 'n Ou­
Testamentiese geval: Elia wat vuur op sy vyande afgebid het. En hulle se vir 
Jesus: 'Here, wil U he ons moet vuur uit die heme! afroep om hulle te 
verteer?' (vs 54). Maar, vertel Lukas, Jesus het hulle 'skerp tereggewys' en na 
'n ander dorp vertrek. Hy weier om enige ruimte aan gedagtes oor vergelding 
- 'die dag van die wraak van onse God' - af te staan. 

As ons saam met Lukas na die laaste dae van Jesus se aardse !ewe kyk, word 
hierdie tendens nog verder versterk. Trouens, Jesus se gedrag dwarsdeur sy 
gevangeneming, verhoor en teregstelling, soos Lukas dit skilder, onderstreep sy 
onwrikbare toewyding aan geweldloosheid (vir besonderhede, vgl Ford 

79 



1984: 108-135). En as Petrus een van die mans wat gekom het om Jesus ge­
vange te neem, se oor afkap, genees Jesus dit (sy laaste wonderwerk!). 

Uiteindelik kulmineer alles in Jesus se gebed aan die kruis (wat net by Lukas 
voorkom) : 'Vader, vergeef hulle, want hulle weet nie wat hulle doen 
nie! ' (23:34). Dit is ook net Lukas wat vertel dat Jesus Hom in ontferming en 
vergifnis tot een van die twee moordenaars aan die kruis gewend het (23:43). 

Selfs terwyl Hy die dood van 'n slaaf en 'n misdadiger sterf, tree Hy in liefde en 
deernis teenoor sy vyande en teenoor uitgeworpenes op; deur dit te doen, be­
oefen Hy 'n etiek wat totaal verskil van die militante ideologie van sowel die 
onderdrukker as die onderdrukte. Die Jubeljaar was veronderstel om op die 
Groot Versoendag te begin. Miskien wou Lukas se dat daardie Dag begin het 
toe Jesus, as die nuwe hoepriester van 'n nuwe versoendag, aan die kruis vir 
sondaars - Jode en heidene - ingetree en gesterf het. 

Die gebeurtenisse aan die einde van sy aardse lewe bevestig en aksentueer dus 
op dramatiese wyse die strekking van Jesus se bediening in die sinagoge van 
Nasaret. Soos baie antler elemente van Jesus se bediening volgens Lukas, 
bevat die Nasaretberig 'n uitdruklike uitdaging aan die Joodse gemeenskappe, 
wat dreiging en moord geblaas het, om van hulle wraakgedagtes afstand te 
doen. Ek het daarop gewys dat die woorde wat Jesus in die Nasaretsinagoge 
uit die Jesajarol lees (Lk 4 :18v) die eerste direkte woorde van die volwasse 
Jesus is wat Lukas in sy Evangelie opteken. En hierdie eerste woorde van sy 
openbare bediening was woorde van vergewing en genesing, nie van wraak en 
verwoesting nie. Ford (1984:62) skryf: 

It is against this background, which breathed a relentless, 
vengeful holy wrath against the pagans, and the increased 
expectation of a second coming of Melchizedek, who would 
wreak divine vengeance on the gentiles, that the Lukan 
pericope as a whole must be understood. 

DIE BEDOELING VAN LUKAS 

Lukas skryf sy Evangelie tydens die nawee van die verwoesting wat die Joodse 
Oorlog oor die Joodse lan<l gebring het en waarin die politieke aspirasies van 
die Selote verpletter is. Hy het gesien hoedat haat en wraak mense totaal 
verteer en tot verskriklike dade gelei het. Baie van Lukas se lesers het onder­
vinding van omstandighede in 'n land wat deur oorlog en onrus geteister is en 

80 



wat deur vreemde troepe beset is wat dikwels die gewone bevolking mishandel 
en geterroriseer het. Vir baie van sy lesers was geweld en grootskaalse 
maatskaplike ontwrigting vir baie jare hulle daaglikse brood (vgl Ford 1984:1-
12). 

Hy het ook geweet: wraak en haatgedagtes was in sy eie tyd nie tot Jode 
beperk nie; ook die Romeine wat oor die Jode geregeer het, was vervul met 
haat vir die Jode, veral vanwee hulle taaie weerstand en weiering om met die 
stelsel saam te werk en vanwee hulle grenselose hardkoppigheid. Bo alles het 
die Romeine die Selote gehaat, veral daardie groep binne die Selote wat as die 
sicarii ( draers van die sica, of kort dolk) bekend gestaan het: die mense wat 
die Romeinse soldate in die nou gangetjies van die stede voorgele en doodge­
steek het. Die Romeine se haat was ten minste ten dele uit vrees gebore, vir 
hierdie onpeilbaar vreemde volk wat hulle nie werklik kon tern of onderkry nie, 
vir hierdie volkie wat die magtige Romeinse Ryk meer irritasie besorg het as al 
die antler verowerde gebiede tesame. 

Wraak en haat kom dus op uit onmag, die onmag van die onderdrukte wat 
geen hoop op bevryding meer het nie. Maar dit leef ook in die hart van die 
heerser wat vasklem aan sy voorregte en bang is dat hy daardie voorregte sal 
verloor. Haat spruit voort uit bitterheid sowel as vrees. 

Alma!, Romeine sowel as Jode, het, in die ware sin van die woord, die wind 
gesaai en die stormwind gemaai. En nou konfronteer Lukas hulle met 'n uit­
daging: die van Jesus en sy kragtige boodskap van geweldlose verset en, bo 
alles, van liefde vir die vyand, deur woord en daad. Die vrede wat Jesus bring, 
word nie met wapengeweld verwerf nie, maar tangs die weg van liefde, vergif­
fenis, en die opname van die vyand in die verbondsgemeenskap. 

Elkeen wat in Jesus glo, is welkom: dit is die verstommende ontdekking wat 
Petrus doen toe hy die heiden Kornelius in sy huis ontmoet (Hand 10:34). 
Maar reeds by sy eerste openbare optrede, in sy tuisdorp, het Jesus die Joodse 
gemeente se 'etiek van uitverkiesing' aan die kaak gestel (vgl Nissen 1984:75v); 
vanaf die Nasaretvertelling vestig Lukas sy lesers se blik op die Christelike 
gemeente, waarin daar ruimte is vir arm en ryk, J ood en heiden, selfs onder­
drukker en onderdrukte. 

Maar natuurlik, waar hierdie uiterste maatskaplike en etniese kategoriee 
mekaar aanvaar, gebeur iets fundamenteels ten opsigte van ryk en arm, ten 
opsigte van onderdrukker en onderdrukte, ten opsigte van Jood en Romein. 

81 



WEER EENS: DIE VIER JOODSE GROEPE 

Ek keer kortliks terug na die vier Joodse godsdienstige groepe waarmee ons 
begin het en probeer aantoon hoe Jesus, soos Lukas Hom verstaan het, verskil 
het van die etos van al vier. 

Toe Jesus met sy bediening in Nasaret en elders in Galilea begin het, was die 
religieuse terrein in die Jodendom van sy tyd alreeds 'beset'. Daar was vol­
doende ruimte vir mense met uiteenlopende godsdienstige en politieke sienings 
om aan hulle voorkeure en vooroordele uitdrukking te gee. Die hele spektrum 
- so het dit gelyk - was gedek. 

Die Sadduscers het 'n konserwatiewe teologiese posisie ingeneem wat op poli­
ticke vlak akkommoderend was: hulle was mense van die status quo. 

Die Fariseers, daarteenoor, was die pietiste van die eerste eeu. Hulle het vir 
alle politieke en maatskaplike probleme van hulle tyd suiwer godsdienstige 
oplossings gehad: as alma) maar die Wet sou gehoorsaam, sou dinge regkom! 
Politick is vuil, en gelowiges moet hulle daarvan weerhou. Trouens, hulle moet 
alles in hulle vermoe doen om in elke handeling van elke dag noukeurig tussen 
rein en onrein le onderskei. 

Die Selote het 'n teologie van revolusie aangehang. Die Romeine, so het hulle 
geredenecr, verstaan slegs een taal: die van geweld. Hulle moet in die see 
gejaag en die ou glorie van Israel herstel word. Die Selote se politiekc oortui­
gings het al meer radikaal geword; hulle was al minder bereid om kompro­
misse van enige aard aan te gaan. Mettertyd het hulle byvoorbeeld geweier om 
belastings te betaal of selfs munte te hanteer waarop die afbeelding van die 
keiser voorkom. Gedurende die Joodse Oorlog het 'n groep van hulle op die 
berg Massada 'n heroi'ese laaste poging aangewend om die Romeinse aanslag 
af te weer - 'n epiese gebeurtenis wat nog steeds die verbeelding van mense 
aangryp en waaroor daar 'n aantal jare gelede 'n televisiereeks gemaak is. 

Die Esseners het, oor die algemeen gesproke, 'n teologie van die ghetto aan­
gehang. Hulle het hulself geheel-en- al uit die samelewing teruggetrek en in 
askese afgesonder van die sondige wereld rondom hulle. Hui afsondering was 

82 



dus nie slegs innerlik, soos die van die Fariseers nie, maar ook uiterlik, 
geografies. God self sou, op sy tyd, sy vyande uitdelg - God se vyande, wat ook 
die vyande van die vrome Esseners was. 

Tussen die vier groepe was daar dus inderdaad fundamentele verskille. En tus­
sen die vier, soos hierbo gesuggereer, het hulle blykbaar vir alle religieuse en 
politieke skakerings voorsiening gemaak. 

Tog het Jesus nie by een van hulle aangesluit nie. Trouens, drie uit die vier 
groepe - die Sadduseers, die Fariseers, en die Selote8 - was by Jesus se ge­
vangeneming en verhoor betrokke. Die Esseners was die enigste van die vier 
groeperings wat geen rol daarin gespeel het nie, vir die eenvoudige rede dat 
hulle fisies uit Jerusalem afwesig was - afgesonder van die wereld, in hul grotte 
in die Woestyn van Judea. 

Die verskille tussen Jesus en die Joodse groepe was inderdaad onoorbrugbaar. 
En vir almal van hulle het dit in die laaste instansie slegs om die behoud en 
voortbestaan van Israel gegaan. Hulle was almal seksioneel in hulle denke, 
godsdiens en politiek. Jesus het hierdie eksklusivisme volledig deurbreek, van­
wee sy houding en optrede teenoor almal wat verstoot of verag was: siekes, 
melaatses, vroue, armes, die gewone 'volk van die land', Samaritane, enso­
voorts. Hy het geen grense of perke aan God se genade en liefde gestel nie. 

Miskien was Jesus, volgens Lukas, egter nader aan die Selote as aan die ander 
drie groepe. Jesus het die Sadduseers se opportunistiese medepligtigheid aan 
die status quo verwerp, sowel as die Fariseers en die Esseners se apatiese 
berusting daarin. Soos die Selote het Hy egter 'n heilige ongeduld ten opsigte 
van die historiese omstandighede van sy tyd ervaar, en 'n heilige verlange 
daarna om die lot van die armes en onderdruktes, die dagloners en die werk­
loses, radikaal te verander. Verskillende geleerdes het selfs voorgestel dat 
Jesus in werklikheid 'n lid van die party van die Selote was ('n posisie wat in die 
sestiger jare deur S G Branden en andere ingeneem is, maar vandag nouliks 
nog gehuldig word). Op die punt van geweld het Jesus egter radikaal met die 
etos van die Selote gebreek, en dit is hierdie element wat Lukas so meesterlik 
uitbou en in sy Jesusverhaal invleg. Jesus was oortuig dat 'n weg gevind moes 
word om uit die hose kringloop van geweld en teen-geweld te breek - 'n kring­
loop waarin die Selote onherroeplik vasgevang was. 

83 



LUKAS EN DIE KERK IN sum - AFRIKA 

Wat van die situasie in ons eie Suid-Afrika? Wat het Lukas vir ons te se in 
hierdie verband, en oor ons verantwoordelikheid as gelowiges in hierdie land? 
Ons land het 'n geskiedenis van honderde jare se oorheersing van swartmense 
deur blankes, van oorloe en ander gewelddadige botsings, van haat, vrees, bit­
terheid, en wraak. In die afgelope jare het ons begin ontdek wat dit aan mense 
gedoen het - Swart sowel as Wit. Ek hoef nie voorbeelde te noem nie: u weet 
waarvan ek praat. 

Ons land en sy mense is op die oomblik aan flarde geskeur deur allerlei sek­
sionele lojaliteite. Diepgewortelde agterdog tussen die onderskeie groepe - en 
selfs binne bepaalde groepe - skyn endemies te wees. As daar een ding is wat 
my die afgelope jare meer gekwel het as enigiets anders, is dit hierdie al wyer 
uitkringende kanker van suspisie tussen verskillende groepe; hierdie onvermoe 
om mekaar die voordeel van die twyfel te gee; hierdie gretigheid om altyd net 
die slegste van die ander te glo. Ons openbare media, oor die hele spektrum, 
het die kuns van agterdog saai tot in die fynste besonderhede vervolmaak. 

Sekere Swartmense word ten alle tye en onder alle omstandighede slegs in 'n 
negatiewe lig gestel, soveel so dat hulle in die denke van Blankes gaandeweg 
die trekke van monsters, van onmense, begin aanneem het, asof hulle niks 
anders nie as boos is in alles wat hulle <link en se en doen. Dieselfde gebeur 
van die ander kant ten opsigte van sekere Blankes. Ons word oor en weer 
blind en doof gemaak vir die moontlikheid van die bestaan van elemente van 
doodgewone menslikheid in die ander. Dit alles lei dan daartoe dat die vlak 
van onderlinge vertroue so laag gesink het dat, uit die oogpunt van Blankes, 
alles wat Swartmense se en doen, noodwendig verkeerd moet wees en omge­
keerd dat, vanuit die perspektief van Swartmense, Blankes altyd selfsugtig is en 
bymotiewe het. 

Aan albei kante van die spektrum sit ons dan altyd gereed om by die geringste 
aanleiding op die ander een toe te slaan, horn of haar te 'ontmasker' en onsself 
as korrek te bewys. Ons wag gedurig vir die ander om net 'n voet verkeerd te 
sit; ons verlekker onsself by voorbaat in elke kans wat ons mag kry om te 
bewys dat die antler party onredelik is; ons gryp elke geleentheid aan om 
agterdog te saai; ons doen alles in ons vermoe om toe te sien dat die antler 
party nie 'n geleentheid gegun word om 'n ander gesig te wys as die een wat 
ons propaganda wil sien nie. 

84 



So 'n toedrag van sake beteken dat ons onherroeplik beweeg na 'n situasie 
waar mense nog net met mekaar kan kommunikeer deur die loop van 'n ge­
weer, waar vernietigende geweld - of dit nou die geweld van die stelsel of van 
die slagoffers van die stelsel is - die enigste taal is wat mense kan praat en ver­
staan. 

Lukas ontken nie dat wraakgedagtes volkome begryplik is nie. Menslikerwys 
gesproke, polities, ekonomies en sosiologies gesproke, maak dit volledig sin. 
Maar uit die geskiedenis het Lukas geweet van die futiliteit en die selfver­
nietigende karakter van haat en wraak. Nog belangriker: uit die bediening van 
Jesus het hy geweet daar is 'n alternatief! 

Wat presies beteken Jesus se alternatief - sy weg van vrede, liefde en vergewing 
van die vyand - vir ons, veral in die konteks van ons besinning oor die kerk se 
rol en taak in Suider-Afrika? Ons sal nie alma! presies eenders op hierdie 
vraag antwoord nie. Maar ons sal ook nie hierdie vraag kan ignoreer of ont­
wyk nie. As ons onsself volgelinge van Jesus van Nasaret noem - die Nasaret 
waarin hy in sy heel eerste opgetekende boodskap geweier het om die 
smeulende wraakgedagtes van sy luisteraars nog verder aan te blaas - sal ons 
op een of ander wyse 'n antwoord moet vind wat strook met die weg wat Hy 
aangewys het. 

Daardie weg sal, meen ek, noodgedwonge in harmonie moet wees met die kon­
toere van Jesus se bediening soos ons dit in hierdie boekie probeer uitspel het. 
Vanwee sy bewoenheid met sondaars en verlorenes, het Hy aan hulle onvoor­
waardelik vergewing van hulle sondes en die moontlikheid van 'n nuwe !ewe in 
diens van God en die naaste voorgehou. Omdat die ryk van God wat in Hom 
'n werklikheid begin word het, nie plek laat vir onreg en uitbuiting en honger­
snood nie, het Hy sy volgelinge opgeroep om die armes te hulp te kom en vir 
geregtigheid in te tree. Omdat siekte en duiwelbesetenheid manifestasies van 
die aanslae van die sonde in die lewens van mense is, het Hy 'n bediening van 
die genesing beoefen waarin siekes tot heelheid en heil herstel is. Omdat dit 
tot die wese van Gods genadige bestel behoort dat daar in die gemeenskap van 
Jesus ruimte vir alma! sal wees, van watter ras of volk of taal of kultuur ook al, 
het Hy - teen die blinde verset van sy tydgenote in - die mure van Joodse 
eksklusivisme omgestoot en vir Samaritane en heidene ruimte geskep. En 
omdat Hy geweet het dat nie een van hierdie dinge moontlik is vir mense in 
wie se harte daar nog 'n greintjie haat en wraakgedagtes leef nie, het Hy aan 
die kruis vir sy folteraars gebid: 'Vader, vergeef hulle, want hulle weet nie wat 
hulle doen nie'. 

85 



As ons Christelike bediening vandag, ook in Suid-Afrika, hierdie trekke open­
baar, sal dit in die gees en gesindheid van Jesus Christus geskied. 

86 



NOTAS 

1.  Dit is nie absoluut seker dat die Selote reeds tydens die aardse bediening 
van Jesus as 'n afsonderlik identifiseerbare en georganiseerde groep op­
getree het nie. Die sentimente waarvoor die Selote gestaan het, was egter 
wel deeglik reeds in hierdie tyd aanwesig en verskeie individue en groepe 
het toe al opgetree ooreenkomstig 'n sty I wat met die van die (late re) 
Selote gedurende die Joodse Oorlog gestrook het. 

2. My eerste kategorie is wesenlik dieselfde as Scheffler se laaste; my 
tweede en vierde kategoriee val in 'n mate saam met sy eerste drie en met 
sy vyfde; my derde kategorie is dieselfde as sy vierde. 

3. Sommige Lukasmanuskripte bevat dan ook inderdaad hierdie sinsnede. 
Dit kom egter nie in die beste manuskripte voor nie. En dit is nogal 
vreemd, veral in die Jig van die feit dat die werkwoord iaomai (genees) 
baie algemeen by Lukas voorkom (hy gebruik dit elf keer, teenoor Mat­
teus wat dit vier keer gebruik en Markus by wie dit slegs een keer 
voorkom). 

4. Lukas het meer berigte oor genesings op die sabbat as wat Markus het 
(vgl Scheffler 1988:92). 

5. Net soos die geval met die tollenaars (vgl hoofstuk 2), plaas Lukas ook die 
Samaritane in 'n oorwegend positiewe Jig. 

6. Dit lyk asof Petrus 'n ding altyd eers drie keer moes hoor voordat dit min 
of meer tot horn deurgedring het! Hy het Jesus driemaal verloen voordat 
die vcrskriklikheid van wat hy besig was om te doen, tot horn deurgedring 
het. Net so moes die opgestane Jesus horn driemaal vra of hy Hom lief­
het, voordat Petrus die voile omvang van die vraag besef het. En nou 
word 'n visioen driemaal herhaal voordat hy huiwerig daarop begin 
reageer. 

87 



7. Slegs enkele opmerkings hieroor. Die werkwoord marturein kan of 
positief ( 'getuig vir') vertaal word, of negatief ('getuig teen' of 
'protesteer'). Thaumazei11 kan na positiewe verbasing (verwondering) 
verwys, of na negatiewe verbasing (skok of ontsteltenis) . En die uitdruk­
king logoi tes charitos kan verwys na 'aangename woorde' of letterlik na 
'woorde aangaande genade'. Indien ons in elke geval hierbo die tweede 
keuse maak, verander die betekenis van die vers in presies die teendeel 
van wat tradisioneel daaronder verstaan is. Die slotsin: 'Is hy dan nie die 
seun van Josef nie?', druk dan nie verwondering uit oor 'n seun wat voor 
die skare opgegroei het nie, maar minagting vir die eenvoudige timmer­
manseun wat nou ewe skielik die groot teoloog probeer speel. 

8. Die sentiment van die Selote was verteenwoordig in die persoon van 
Judas Iskariot. Ongetwyfeld het Judas se verraad van Jesus saamgehang 
met sy oortuiging dat dit nou bo alle twyfel duidelik was dat Jesus geen 
politieke Messias was nie. Miskien dui die naam 'Iskariot' aan dat hy 'n 
lid van die sicarii ( dolkdraers) was. 

88 



LITERATUURVERWYSINGS 

ALBERTZ, R 1983. Die 'Antrittspredigt' Jesu im Lukasevangelium auf ihrem 
alttestamentlichen Hintergrund. Zeitschrift fur die Neutestamentliche 
Wissenschaft 74, 182-206. 

ALLWOOD, C 1989. Mission as healing the sick: Christian medical missions 
in South Africa. Missionalia 17, 115-125. 

BOFF, L 1983 .  The Lord's Prayer: The prayer of integral liberation. 
Maryknoll: Orbis Books. 

BORGEN, P 1981. Miracles of healing in the New Testament. Studia 
Theologica 35, 91-106. 

BOSCH, D J 1979. A spirituality of the road. Scottdale, Pennsylvania: Herald 
Press. 

BOSCH, D J & JANSEN, G 1968. Sending in meervoud. Pretoria: N G  Kerk­
boekhandel (Studiereeks Kerk en Wereld, No 6). 

CAPRA, F 1983. The tuming point: Science, society and the rising culture. New 
York: Bantam Books. 

DEGENHARDT, H J  1965. Lukas - Evangelist der Armen: Besitz und Be­
sitzverzicht in den lukanischen Schriften. Stuttgart: Katholisches Bibel­
werk. 

ECHEGARA Y, H 1984. 17te practice of Jesus. Maryknoll: Orbis Books. 

FORD, J M 1984. My enemy is my guest: Jesus and violence in Luke. 
Maryknoll: Orbis Books. 

89 



FRAZIER, W M  M 1987. Where mission begins: A foundational probe. 
Ma,yknoll Fonnation Joumal (Summer), 13-52. 

FUNG, R 1980. Good news to the poor - A case for a missionary movement, 
in :  Your kingdom come: Mission perspectives (Report on the World 
Conference on Mission and Evangelism, Melbourne, 12- 25 May, 1980). 
Geneve: World Council of Churches, 83-92. 

GLASSER, A F  1986. Church Growth at Fuller. Missiology 14, 401-420. 

HAEN CHEN, E 1971. The Acts of the Apostles: A Commentary. Oxford: 
Basil Blackwell. 

HAHN, F 1965. Mission in the New Testament. London: SCM Press. 

HARNACK, A (von) 1962. The mission and expansion of Christianity in the 
first three centuries. New York: Harper & Brothers. 

HENGEL, M 1986. Earliest Christianity. London: SCM Press. 

JEREMIAS, J 1958. Jesus '  pro�nise to the nations. London: SCM Press. 

JEREMIAS, J 1966. 17ie eucharistic words of Jesus. London: SCM Press. 

JER YELL, J 1972. Luke and the people of God: A new look at Luke-Acts. 
Minneapolis: Augsburg Publishing Co. 

KLEIN, H 1987. Barmherzigkeit gegeniiber den Elenden und Geiichteten: 
Studien zur Botschaft des lukanischen Sonderguts. Neukirchen: Neukir­
chener Verlag. 

LaVERDIERE, E A  & THOMPSON, W G 1976. New Testament com­
munities in transition. 17ieological Studies 37, 567-597. 

MALHERBE, A J 1983. Social aspects of early Christianity (second edition, 
enlarged). Philadelphia: Fortress Press. 

MAZAMISA, L W 1987. Beatific comradeship: An exegetical-hermeneutical 
study on Luke 10:25-37. Kampen: Kok. 

MEYER, B F 19 86. The early Christians: Their world mission and self­
discove,y. Wilmington, Del: Michael Glazier, Inc. 

90 



NISSEN, J 1984. Poverty and mission: New Testament perspectives ( I IMO 
Research Pamphlet No 10). Leiden: Inter-Universitair Instituut voor 
Missiologie en Oecumenica. 

SANDERS, E P 1985. Jesus and Judaism. London: SCM Press. 

SCHEFFLER, E H 1988. Suffering in Luke 's gospel. Ongepubliseerde 
DD Proefskrif, Universiteit van Pretoria. 

SCHOTTROFF, L & STEGEMANN, W 1986. Jesus and the hope of the 
poor. Maryknoll: Orbis Books. 

SCHWEIZER, E 1971. Jesus. Richmond, Virginia: John Knox Press. 

SENIOR, D & STUHLMUELLER, C 1983. The biblical foundations for 
mission. Maryknoll: Orbis Books. 

TANNEHILL, R C 1985. Israel in Luke-Acts: A tragic story. Journal of Bibli­
cal Literature 104, 69-85. 

TER HAAR, G 1986. Mission update 1986. Christian Medical Fellowship 
News, October 1986. 

VAN UNNIK, W C 1973 'L'usage de sozein 'sauver' et des derives clans les 
evangiles synoptiques,' in: Sparsa Collecta. The collected essays of W C 
van Unnik. Leiden: Brill, 16- 34. 

WILSON, S G 1973. Th e Gentiles and the Gentile mission in Luke-A cts. 
London: Cambridge University Press. 

WILSON, F & RAMPHELE, M 1989. Uprooting poverty: The South African 
challenge. Cape Town: David Philip. 

91 




